

الميزان شخصيت کے عناصر اور ان کا توازن

# الميزار

**مصنّف:** رائد افضل **مدیر:** یوسف مرزا **سرورق:** محمد مدثر

,

طبع اوّل: January 2008 ، محرم ۱٤۲۹ هجری

### فهرست

| 1   | انسانی شخصیت کے جزائے ترکیبی   | _1   |
|-----|--------------------------------|------|
| ۸   | ذہن کے حدود کار                | _۲   |
| 10  | سكيصنا                         | _٣   |
| ٢٣  | مشامده                         | ^_   |
| ٣٣  | تجزيير                         | _0   |
| ۵١  | بجين                           | _1   |
| 712 | حلقه ذهمن کی خرابیاں           | _4   |
| ∠•  | حلقه قلب                       | _^   |
| ٨.  | لذت                            | _9   |
| ٩८  | غم                             | _1•  |
| 1+9 | أميّد                          | _11  |
| 111 | خوف                            | _11  |
| 120 | انعام                          | _11" |
| ١٣٦ | رغبتين                         | _16  |
| 100 | جبلي غبتين                     | _10  |
| ۱∠+ | مادی رغبتیں                    | _17  |
| ۱۸۴ | معاشرتي رغبتين                 | _12  |
| 197 | دل ود ماغ                      | _1A  |
| 111 | انسانی ماڈل                    | _19  |
| 119 | انسانی ماڈل کے محرکات          | _1*  |
| 129 | ابدی جنگ                       | _11  |
| 139 | انسانی ماڈل کے فوائد کا تجزیبہ | _11  |
| 101 | ضيمه جات                       | _17  |
|     |                                |      |

البرٹ کی عمر تقریبا 30 سال تھی۔ گھا ہوا مضبوط جسم ، دراز قد اور تجر پور قوت ۔ لیکن اُس ک سب سے اہم خوبی تھی اُس کے بھا گنے کی صلاحیت جس کا وہ اکثر مظاہرہ کر تا تھا۔ غیساس ( امریکہ ) کے کٹی ایکڑ پر پھیلے ہوئے ذہنی معذوروں کے اسکول میں اپنے گھر سے بھا گنا البرٹ کا پندیدہ مشغلہ تھا۔ کوئی ہفتہ اییا نہیں گزرتا تھا جب وہ اپنے گھر کا دروازہ زور سے کھول کر تچھیلی طرف سے جھیل کے کنارے مین ہائی وے پر چینچنے کی کوشش نہ کرتا۔ وہ اپ پر ذہنی معذورین کی تربیت پر ما مور تین لوگوں میں سے دو خواتین تھیں اِس لیے چھفٹ لیے قومی ہیکل فرد کے پیچھے بھا گنے کا قرعہ ہمیشہ مرد کے نام ہی نگا اوروہ مرد تھا میں ۔ اب مقابلہ سا دہ گر محنت طلب تھا: البر نے کو میں ہائی و ے پر چینچنے سے پہلے روکنا۔ ہائی و ے پر پہنچنے کا مطلب تھا البر نے کا سامنا بڑ ے ٹرک سے ، جو یقینی طور پر اُس کی موت کا سب بنا۔ اب بیا کی معمول تھا۔ زوردار آ واز کے ساتھ درواز ے کا کھلنا ، البر نے کا بھا گنا، لوگوں کا پر دے ہٹا کر اُسے سر پر

ديباجه

کوئی چھماہ بعد میں اپنے سانس کوقا بوکرنے کے قابل ہوا توجذبات اورسوچ قابو میں آنا شروع ہوئے۔ تب مجھے ایک بات کا شدت سے احساس ہوا۔ میں البرٹ کو مین ہائی وے پر پہنچنے سے پہلے کیسے جالیتا ہوں۔ اُسکی بھا گنے کی صلاحیت مجھ سے کہیں زیادہ تھی لہذا ایسا نامکن تھا۔

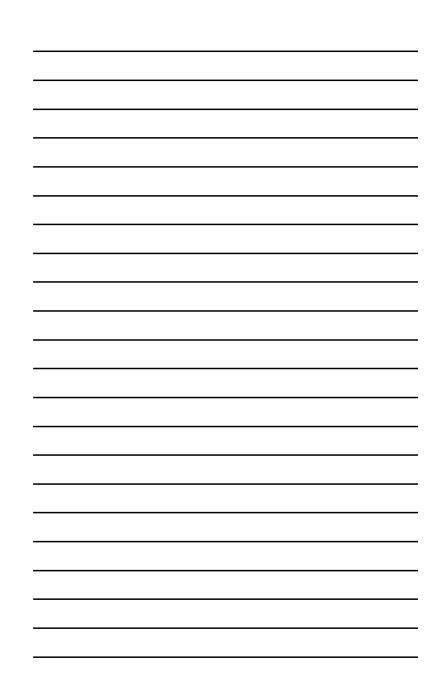
اب کی بارالبرٹ بھا گا تو میں نے اُس کا بغور مطالعہ کیا۔ اُسے راستہ از برتھا۔ بھا گتے ہوئے وہ تنگیپوں سے بار بار مجھے د کیپر ہا تھا اور اپنی رفتا رکومیر می رفتار سے ایڈ جسٹ کرر ہا تھا۔ میں نے اپنے اِس مشاہد کو نتیج میں ڈھا لنے کا فیصلہ کیا اور اپنی رفتا راور کم کر لی۔ البرٹ نے بھی رفتار کم کی میں نے اور کم کر دی البرٹ نے بھی یہی کیا۔ کرتے کرتے ہم مین ہائی و سے تک پینچ گئے۔ البرٹ وہاں پینچ کر رک گیا۔ سامنے سے تیز رفتا رٹرک گز رر ہے تھا اور عام تاثر یہی تھا کہ البرٹ بھی دفتار کم کی میں نے اور کم سامنے سے تیز رفتا رٹرک گز رر ہے تھا اور عام تاثر یہی تھا کہ البرٹ جس دن ہائی و سے پر پینچنے میں کا میاب ہو گیا وہ اُس کی زندگی کا آخری دن ہوگا۔ میں عالباً کو کی پندرہ قدم پیچھے کھڑا اسے د کیچر ہا تھا اگر اُس نے چند قدم اور بڑھا تے تو بیا اور میں جیل میں۔ اور ذمہ داری پوری نہ کرنے پر جو سز الے گی وہ بڑھا ہے میں جا کر ہی ختم ہو گی لیکن ایسا کچھ نہ ہوا۔ البرٹ سر جھ کا تے والبس مڑا میر سے پاس آیا۔ گر دن میں ہاتھ ڈالا اور ہاتھ کا اشارہ کیا جس کا مطلب تھا مجھے والپس لیے اور تب بچھاحساس ہوا کہ البرٹ بیسب پچھ توجہ حاصل کرنے کیلئے کرتا ہے۔ تب سے بچھے بیر احساس ہور ہاہے کہ ہم اور البرٹ میں پچھ فرق ہے تو وہ توجہ حاصل کرنے کے طریقہ کار کا ہے۔ ہم سب توجہ چاہتے ہیں اور اِس کے علاوہ بھی بہت پچھ۔

خدا کے بیصے ہوئے تمام انبیاءادر کتب الن ' بہت کچھ' چاہے کا علاج بتاتے ہیں۔ اِس علاج کوجانے سے پہلے ضروری ہے کہ ہم انسانی شخصیت کو بہچان لیں۔ لہذا سی کتاب انسانی شخصیت کا ماڈل پیش کرتی ہے۔ ایساماڈل جو آج سے پہلے اتنی تفصیل سے کسی اور جگہ دستیاب نہیں۔ اِس کتاب کو پڑھنے کے بعد آپ کو وہ سب کچھ معلوم ہوگا جو خود کو بہتر بنانے اور دوسروں کو بہتر کرنے کیلیے ضروری ہے۔ خود شنا ہی کے شوقین اور دوسروں کی ذات کتانے بانے بننے والے، ان صفحات میں وہ معلومات پائیں گے جو آج سے پہلے، اس انداز اور شخصی پس منظر کے ساتھ، اُن کی نظر سے ندگز ری ہوں گی تعلیمی اداروں سے وابستہ افراد کے لیے واضح اہداف جن کی مدد سے تعلیم کو بہتر چیرائے میں ڈھالا جا سکے، اور نفسیاتی مسائل حل کرنے والوں کے لئے علاج کا ایک بہتر لائے مجل پیش کیا گیا ہے۔ مذہر ہی سائنس، طب اور نفسیات کی رنگین پٹیوں میں لپٹی ہی تحقیق وہ مقام ہے جہاں زندگی ایک خوشگوار موڑ مز تی

رائد افضل یکم محرم الحرام۱٤۲۹ه ۱۱ جنوری ۲۰۰۸ء

قدمه

شاید بیکتاب دنیا کی واحد کتاب ہوجس کا مقدمہ آپ خودکھیں گے۔اس کتاب کو پڑ ھیے۔اپنی زندگی اور آس پاس کے لوگوں کے حالات پرغور کیجئے اوراس کتاب کا مقدمہ اپنے الفاظ میں تحریر کیجئے۔



انسانی شخصیت دو حصول پر مشتل ہے انہیں جسے کہنا شاید مناسب نہ ہو کیونکہ ان دونوں کے دائر ہ کارا کی پیچیدہ نظام کے ذریعہ ایک دوسرے سے مر بوط ہونے کے باوجود آزادانہ طور پر بھی محوِمل رہتے ہیں۔ بید دو حصور ماغ اور دل ہیں جو خود مختار بھی ہیں اور ایک دوسرے کے ماوجود آزادانہ طور پر بھی محوِمل رہتے ہیں۔ بید دو حصور ماغ اور دل ہیں جو خود مختار بھی ہیں اور ایک دوسرے کے باوجود آزادانہ طور پر بھی محوِمل رہتے ہیں۔ بید دو حصور ماغ اور دل ہیں جو خود مختار بھی ہیں اور ایک دوسرے کے باوجود آزادانہ طور پر بھی محوِمل رہتے ہیں۔ بید دو حصور ماغ اور دل ہیں جو خود مختار بھی ہیں اور ایک دوسرے کو تار مک کو تو ہوتا رہتی ہوں ہو مان کی دوسرے میں مور میں مور ہوں کے باوجود آزادانہ طور پر بھی محومیت کو کر کو کر دو اور کر کار اور کی دفاع اور دل میں جو خود مختار ملکتیں قائم ہوں جو مادی و سائل پر ہرا بر تصر ف کو کر دُارض تصور کر لیا جائے اور اس کر دُارض پر دوخود محتار ملکتیں قائم ہوں جو مادی و سائل پر ہرا بر تصر ف رکھتی ہوں۔ دونوں کی کرنی ، دفاع اور طرز حکومت الگ الگ ہولیکن ایک ملکت تیل کے لیے اور دوسر کی لو ہو ہوں کی کرنی ، دفاع اور طرز حکومت الگ الگ ہولیکن ایک ملکت تیل کے لیے اور دوسر کی لو ہو کے لیے ایک دوسر کی تعلی دوسر کی گوتاج ہوتھ اُن کا رشتہ دل و دوماغ کی ما نند ہوگا۔ انسان کی شخصیت کے ارتقاء میں بید دونوں ایک دوسر کی گوتان جو تھو اُن کا رشتہ دل و دوماغ کی ما نند ہوگا۔ انسان کی شخصیت کے ارتقاء میں بید دونوں ایک دوسر کی گوتان جو توں ۔ دوماغ کی پاں دیکھنے ، سنے اور خیالات کو تشکیل دینے ک

لیکن بیتوامن کے زمانہ کی باتیں ہیں دومما لک میں جنگ بھی ہو سمق ہے اور جب جنگ ہوتی ہو اِس کا نتیجہ ایک کی شکست اور دوسر کی فتح ہو سکتا ہے۔ انسانی شخصیت میں بگاڑ اُس وقت پیدا ہوتا ہم جب دل و دماغ ایک دوسر ے کے خلاف نبر دآ زما ہوجا کیں۔ ایسے میں دونوں میں سے ہرا یک کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ دوسر ے پر حاوی ہوجائے۔ اور مغلوب ہونے والا بے چوں و چراغالب آنے والے کی بات مانے۔ یہ صورت حال خطرناک ہوتی ہے ایک کے غلیحا مطلب ہے تو ازن کا بگر نا اور باہمی تعلق میں اعتدال کا قائم ندر ہنا۔ ایسا ہوتی ہی آیک سے غلیحا مطلب ہو تا در باہ ہوتی حیل انسانی شخصیت کے دونوں اجزائے ترکیبی ایک دوسر ے پر نہ صرف اعتاد کرتے ہیں بلکہ مسلسل ایک دوسر بے سرائیل دونوں اجزائے ترکیبی ایک دوسر پر نہ صرف اعتاد کرتے ہیں بلکہ مسلسل ایک دوسر بے سرائیل دونوں اجزائے ترکیبی تا ہو جو حاجا ہے جو او تو ہو کی ہوتی ہوتی ہوتی ہے۔ کے ایک دوسر بے پر انحصار کی نوعیت اور طریقہ کا رکوا چھی طرح سمجھا جائے۔ اس کے لیے میں دونوں ضرورت ہے کہ کون کس طرح دوسر کے ومتا ترکرتا ہے۔

بنیادی طور پرتو دل د ماغ کومثبت طور پر پچھ کرنے کاجذبہ مہیا کرتا ہے اور خوف کے زیرِ اثر پچھ نہ کرنے کی ترغیب دیتا ہے۔مثلاً کسی محفل میں جانے کی خواہش دل کے جذبہ سے عمل میں ڈھلتی ہے جبکہ آگ کا خوف بھی دل کی تحریک کا مرہونِ منت ہوتا ہے۔اگر دل میں آگ کا خوف یا محفل میں جانے

کی خواہش موجود ہولیکن دماغ محفل میں جانے کا طریقہ یا آگ سے بیچنے کی مذیبراختیار کرنے پر آمادہ نہ ہو سکے تو خواہش اور خوف کے باوجود کچھ ہیں ہوسکتا۔ اِس کے برعکس محفل میں جانے کے تمام و ساکل میسر ہوتے ہوئے بھی اگر خواہش مضبوط نہ ہوتوانسان گھر میں پڑار ہتا ہے۔ یہی صورت حال آگ سے بیچنے کی ہے۔ اگرانسان سخت مایوی کا شکار ہوا در آگ اِس کرب سے نجات پانے کا ذریعہ محسوں ہوتو دل میں آگ کا خوف نہیں بلکہ اُس میں کو دجانے کی خواہش پیدا ہو گی۔ انسان باہر نطکنے کا راستہ جانتے ہوئے بھی خودکو آگ کی نذر کرد ہے گا۔

دلچیپ بات میہ ہے کہ عام انسان اپنے دل و دماغ کے درمیان ہونے والے رابطوں کی ہئیت اوراثر پذیری کواچیمی طرح جان سکتا ہے۔ اِس کے لیے آپ آئے دن پیش آنے والے واقعات کو باری باری ذہن میں لائیں۔ پھر ہرایک کے بارے میں مندرجہ ذیل سوالوں کا جواب دیں۔

پہلاسوال آپ کی ذہنی صلاحیت سے متعلق ہے۔ اِس سے میہ پتا چلے گا کہا پنے اردگرد ہونے والے واقعات پر آپ کس طرح اثر انداز ہو سکتے تھے۔

سوال ا: کیا اِس صورت حال میں آپ کے کرنے کو کچھ تھا؟ لیعنی آپ کچھ سکھ سکتے تھے یا عملی طور پر کچھ کر سکتے تھے؟

مثال کے طور پر آپ کے دفتر یا گھر میں کوئی فر دزخمی ہو گیا، خون بہنے لگا۔ ایسا لگ رہا تھا کہ پچھ ہی در میں اُس کی موت واقع ہوجائے گی۔ آپ چا ہتے ہیں کہ مدد کریں لیکن تمام خوا ہش اور ہمدر دی کے باوجود آپ پچھ نہ کر سکے۔ آخر کار دفتر یا گھر سے دوسر فر دینے آکر خون رو کنے میں مدد کی۔ عام زندگی میں بیصور تحال اُن لوگوں کے ساتھ پیش آتی ہے جن کو اپنی صلاحیتوں سے بڑھ کر مقام حاصل ہوجا تاہے۔ یعنی وہ اُس پوزیشن کے اہل نہ تھ مگر قسمت نے اُنہیں اُس کری پر بٹھا دیا۔ یا یہ کہ اُن کے گھر میں ایک نٹی شیکنا لوجی آئی اور دہ اُس مفید چیز کو بہتر طور پر استعال کرنے کے قابل نہیں تھے۔ دوسر اسوال آپ کے دل سے متعلق ہے۔ کسی ایک واقعہ کو سامنے رکھیں پھر اُس سوال کا

جواب دیں۔ سوال۲: کیا آپ کے پاس *اُ*س صورتحال میں کچھ کرنے کی صلاحیت تھی لیکن آپ نے کچھ نیس کیا؟ لیعنی کہ آپ جانتے تھے کہ اُس فر دکا خون کیسے بند کیا جا سکتا تھا لیکن آپ ایک مٹینگ میں جا

رہے تھے، دیر ہور ہی تھی اس لیے آپ اُس فرد کو کسی اور کے حوالے کر کے چلے گئے۔ رائے میں آپ کو خیال آتار ہا کہ اُس فرد کی مدد کر نا ضروری تھا لیکن آپ کے دل نے آپ کو مطمئن کر دیا کہ فکر کی کو تی بات نہیں اتنی بڑی دنیا ہے کو تی نا کو تی تو مدد کر ہی دے گا۔ آپ بیہ سوال پیش آنے والے بہت سے واقعات کے بارے میں کر سکتے ہیں۔ وہ واقعات جو آپ کی ذات، آپ کے خاندان یا آپ کے دفتر اور پڑوں سے متعلق ہوں۔ دل ود ماغ سے متعلق کچھ سوال اور ہیں جن کی مدد سے آپ جان سکتے ہیں کہ کسی سے تعلق کی نوعیت کیا ہے؟ کن صورتوں میں آپ کے جذبات غالب آجاتے ہیں اور دماغ کے مشور کو قبول نہیں کرتے؟ کن صورتوں میں آپ تو ازن قائم رکھنے میں کا میاب ہوجاتے ہیں؟

لبعض لوگ رات رات تھر کسی دوست کی مدد کے لیے گھر سے باہر رہ سکتے ہیں۔ اُن کا دل یہ گوارانہیں کرتا کہ اُن کا دوست تکلیف میں ہواور دہ گھر جا کر سوجا ئیں لیکن اپنے گھر میں اُن کی بیوی نیچ کوشد ید بخار کی حالت میں ہیتال لے کر جائے گی اور دہ فدطز بانی مدد یا کسی ڈا کٹر کوفون کرنے پرا کتفا کریں گے۔ بیوی کی رات آنکھوں میں کٹ جائے گی اور دہ خود خود دفتر جانے کا بہانہ بنا کر نیند کے مزے لیتے رہیں گے۔ ایک دوست کے لیے رات بھر تڑ پنے والاشخص اپنے بیچے اور بیوی سے یوں بے حکق ہو، سیر کیے مکن ہے؟

اِسی طرح مغربی دنیا میں لوگ میڈیا پر اند هایقین رکھتے ہیں اور دنیا جہان کے اہم مسائل و معاملات کی تحقیق کے بغیر ایک رائے قائم کر لیتے ہیں ۔ کیونکہ اُن سے براہ راست اُن کا کوئی تعلق نہیں ہوتا اور نہ ہی اُن کے ذاتی مفاد پر کوئی ضرب پڑتی ہے ۔ لیکن اگر کسی کا اپنا ادارہ جہاں وہ کام کرتا ہے ہدف ین قدید ہوتو پھر آپ اُسی فرد کود یکھیں وہ کمپنی کے دوسر ے افر اد سے مشورہ بھی کر ے گا، کتا ہیں بھی پڑ ھے گا تا کہ ادار ے کے بارے میں تفصیلی معلومات حاصل کر لے اور اپنی رائے قائم کرنے کے لیے اپنا ذہن کما حق<sup>ن</sup> استعال کر سکے کسی مسئلہ سے جذباتی والبتگی یا عدم دلچی کا انحصار اُس کی اہمیت، نوعیت اور حیثیت پر ہوتا ہے ۔ وہ مسئلہ ذاتی ، معاشرتی ، قومی یا بین الاقوا می نوعیت کا ہوگا ۔ ذاتی مسائل ہماری تر جیچات میں سر فہرست ہوتے ہیں ۔ معاشرتی یا قومی سائل ثانوی اہمیت رکھتے ہیں اور بین الاقوا می کی حیثیت واجن سی ہوتی ہے ۔ بین الاقوا می مسائل کے لیے ہم سرسر کی طور پر ذرائع ابلاغ کی اطلاعات کو حرف آ خریجھ

روبیکم ویش یہی ہوتا ہے لیکن ذاتی مسائل ہماری راتوں کی نیند حرام کردیتے ہیں اور جب تک ہمیں اُن کا موز وں حل نظر میں آتا ہم اپنی تمام دہنی اور جذباتی تو انا ئیاں اُن کے لیے دقف کیے رکھتے ہیں۔ خلاہر ہے معدود بے چند لوگ اِس کلیہ سے مشتنیٰ ہو سکتے ہیں جو مین الاقوامی اور قومی مسائل پر بھی شجیدگی سے غور کرتے ہیں اور تمام حقائق کی روشنی میں اپنی رائے قائم کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

قر آن نے دل کو<sup>د</sup> سو پنے کا آلہ' کہا ہے۔ کیونکہ دل ود ماغ کی جنگ میں بیشتر اوقات دل ہی حاوی ہوجا تا ہے۔ پھر دل ہی دماغ کے لیے لائح یکمل مرتب کرتا ہے اور دماغ اپنے سو تکھنے، دیکھنے، سننے اور پھو نے کی صلاحیتیں دل کی رضا کے مطابق استعال کرتا ہے۔ اِس میں یہ کہنے کی جراً تے ہیں ہوتی کہ اِس مسلے پر غیر جانبدارا نہ تحقیق کی مزید ضرورت ہے یا یہ کہ ابھی معلومات کے گئی دوسرے ذرائع موجود ہیں۔ کیا آپ کے ساتھ کبھی ایسا ہوتا ہے کہ صلاحیت اور وسائل دستیاب ہونے کے باوجو دآپ کس کا موان جام دینے پر آمادہ نہیں ہو پاتے؟ یا آپ کسی ایک مسلہ کے تمام پہلوؤں پر غور نہیں کر سکتے؟ اِس کا مطلب سہ ہوا کہ دل ود ماغ کا اہمی تو ازن زیروز بر ہو گیا ہے اِس کا علاج جانے کے لیے ضروری ہے کہ ہم د ماغ اور دل کی کا رکردگی کو الگ الگ سمجھیں۔

دل ودماغ میں سے کسی ایک کے حاوی ہوجانے سے اِن دونوں کی نشو ونما کا عمل رک جاتا ہے۔ اِن کی صحت کا دارو مدار ایک دوسر پر ہے۔ جوں ہی اِن میں سے کوئی ایک (عام طور پر دل) دوسر پر چاوی ہوجائے تو مغلوب ہونے والے کی ترقی تو رُکتی ہی ہے اِس کے ساتھ دوسرا بھی زیادہ دن صحت مند نہیں رہتا اور اِس کی حالت بھی خراب ہونا شروع ہوجاتی ہے۔ مثلاً دل کے حاوی ہونے کی صورت میں دماغ کام کرنا چھوڑ دیتا ہے اِس کا کام سب سے پہلے تو دل کے اِرادوں اور خواہشات کا تقیدی جائزہ لینا تھا۔ مغلوب ہونے کے بعد دماغ ، دل میں پیدا ہونے والے کسی جذب پر انگلی اٹھانے کے قابل نہیں رہتا اور بی چون و چرا ہر حکم ما دیا جاتا ہے۔ دماغ کی میروش دل کو مزدیتی ہے۔ اُس پر کسی تسم کی قدغن نہیں رہتی ۔ سار انظام طوفا نوں کی زدمیں ہوتا ہے اور کی ہونان دل کو جس سے ایس نگانا ہے کیونکہ اِن کورو کنے کے لیے جو بند تھا وہ ٹوں کی زدمیں ہوتا ہے اور کے بعد دیگر سے سے سلسلہ چل نگانا ہے کیونکہ اِن کورو کنے کے لیے جو بند تھا وہ ٹو ی گیا ہے۔ آخرکار میطوفان دل کو تھی مفلوج کر دیتے ہیں جس کا متیجہ جاہی کے سوا اور کی خونہیں ہوسکتا۔

یہ بات شاید دلچیں سے خالی نہ ہو کہ ۱۹۷ء تک مغربی ماہرین نفسیات دل ود ماغ میں سے

صرف د ماغ کوفعّال قوت تسلیم کرتے تھے جوانسان کے پورتے کم یکی نظام کومنضہط کرتی تھی۔اور دل کا کام خون کی گردش کافریضہ انحام دینے کے سوالچھ ینہ تھا۔• ۹۷ء کے بعد جب حذیاتی مسائل کی فرادانی ادر پیچیدگی میں شدیداضافہ ہوا توجذبات کے مرکز کی تلاش ہوئی یوں دل کوجذبات کا مرکز تسلیم کیا گیا آج مغربی ماہرین دل کوفعّالیت اورا ثرانگیزی میں دماغ سے زیادہ طاقتو شیچھتے ہیں (بعض کے نز دیک تین گُنا )۔ خاہر ہے کہ جب دل کی استعداد کارکو ہی تشلیم نہیں کیا گیا تھا تو دل ود ماغ کے تقابلی حائزے کا سوال نہیں پیدا ہوتا تھا۔ • ۹۸ء کے بعد مغربی دنیا میں انسانی شخصیت کے ارتقاء میں دل کی اہمیت کا انداز ہ ہوا توعلم نفسات میں اِس کے مقام کاتعیّن کیا جانے لگا۔ آج بہت سے ماہرین گونا گوں نفساتی مسائل کا حل تلاش کرنے کے لیے دل ود ماغ کی سحر کاریوں پر یکساں طور برایمان رکھتے ہیں۔ دوسری طرف شاعری نے نہ صرف دل کے وجودکوشلیم کیا بلکہ نظام زندگی کی ترتیب ونڈ وین میں دل کی برتر یااورفوقیت کوثابت کردیا ہے۔ اِس موضوع پر غالب کا زندۂ جاوید شعردیکھیے ۔ دل نادان تخفي ہوا کیا ہے؟ آخر إس درد کی دوا کیا ہے؟ دل کی نادانیوں کاخمیاز ہانسان کوذہنی، حذباتی اورجسمانی امراض کی صورت میں بھگتنا پڑتا ہے۔جواکثر لاعلاج ثابت ہوتے ہیں۔ اقبال نے تو دل ود ماغ کے درمیان ایک خوبصورت نظم کی صورت میں تقابلی جائزہ پیش کیا ہے۔''عقل ودل''نامی اِس نظم میں شاعرنے د ماغ اور دل کی متنوّع خصوصات پر جامع تبصرہ قلمبند كباہے۔عقل دعوىٰ كرتى ہے كہوہ: · · بھولے بھٹلے کی رہنما ہے، اُس کا گز رفلک پر ہوتا ہے، وہ را ہبری کرتی ہے، کتاب کاعلم اُس کے پاس ہے'۔ دل ایس کے جواب میں کہتا ہے کہ وہ: · <sup>د چ</sup>نیل کی طاقت رکھتا ہے، اندرون کی دنیا کاعلم اُس کے پاس ہے، معرفت تک اُس کی رسائی ہے، علم سے پیدا ہونے والے امراض کا علاج وہی کر سکتا ہے، آسان سے پر ےاڑنے کی صلاحت بھی اُسی میں ہے۔ بلکہ وہی رہے جلیل کاعرش ہے'۔

جذبات الطیف کی هذ ت کا مرکز دل ہے جونتائج کی پروا کیے بغیر خطرات مول لینے کاعادی ہے۔دل جب حداعتدال سے تجاوز کرتا ہے تو مصلحت کیش دماغ اُسے بازر کھنے کے لیے نفع وضرر کی فلسفیا نہ زنجیری ڈالنے کی کوشش کرتا ہے ۔ عشق دل کی نمائند گی کرتا ہے اور عقل دماغ کی ۔ بے خطر کود پڑا آتش نمر ود میں عشق معقل تھی محو تماشائے لپ بام ابھی روز ازل سے آن تک اِس جہانِ آب وگل مے جتنے کار ہائے نمایاں انجام دیئے گئے ہیں وہ دل کے زندہ ہوجانے کے مرہونِ منت ہیں۔ اِسی لیے اقبال نے دماغ کی فطر کی پا سبانی سے کبھی کبھی دل کی آزاد کی کو ضروری سمجھا ہے۔ اچھا ہے دل کے ساتھ رہے پا سبانِ عقل ایکن کبھی کبھی اُسے نہا بھی چھوڑ دے

دل اوردماغ کے مثبت تعلق کی اہمیت

اگر خور کیا جائے تو اسلام کی تمام عبادات کا مقصد دل و دماغ کے درمیان رابطہ اور تعادن کو ہمتر بنانا ہے۔ نماز کوہی لیجے۔ سب سے پہلے تو ہم نماز میں ہاتھ باند ھر کر دل و دماغ کا رشتہ باتی جسم سے توڑ دیتے ہیں۔ انسانی جسم میں دل و دماغ کو غلط راہ پر ڈالنے کے لیے دو حصّے ہیں جن پر زندگی کے ما دی وجود کا انحصار ہے۔ لیکن دن میں ۵ مرتبہ اُن سے نا تا ٹوٹ جائے تو جبلی حیوانی خواہ شات کا زور ٹوٹ جا تا ہے۔ اُن میں سے پہلا ہما را پیٹ ہے جو اُن گنت د نیا وی لذتوں کا محرک ہے۔ دوسر امر کز ہے ہما ری شرم کاہ جو ہر تسم کے جنسی اور شہوانی مطالبات کا باعث ہے۔ ہاتھ باند ھر کر ہم پیٹ اور جنس کے تقاضوں سے پر چو در سے کی اور شہوانی مطالبات کا باعث ہے۔ ہاتھ باند ھر کر ہم پیٹ اور جنس کے تقاضوں سے کو باقی جسم سے الگ کر کے اِن دونوں کی روحانی تر بیت کا اہتما م کرنا ہے۔ دل و دماغ کی تر بیت کا پی گا ایک طرح سے بچوں کے گھیل See-Saw کی طرح ہے جس میں پہلے دماغ اُو پر ہوتا ہے اور دل خان ایک طرح سے بچوں کے کی اور آخر میں دل کو اُو یہ جانے کا موقع ملتا ہے۔ اِن میں اُو در اُو یہ جاتا ہے دل و دماغ کو ہوتی جاتا ہو ہوتا ہے ہیں اور آخر میں دل کو اُن گنت د میں کا مردا ہے در میں ای خدل و دماغ کو ہوتی ہے کہ ہمیں ای کہ کر کے اِن دونوں کی روحانی تر بیت کا ہتما م کرنا ہے۔ دل و دماغ کی تر بیت کا پی گر

جاتی ہےاور قرآن کی قر اُت ہوتی ہے۔ قر اُت کے دوران دماغ اُو پر رہتا ہے۔ ظاہر ہے کہ قرآن کو پنچنا تو دل تک ہے لیکن اِس کا سفر دماغ کی راہ سے ہو کر جانا چاہیے۔ یعنی قرآن کا فہم ضروری ہے۔ اِسی لیے دماغ قر اُت کے دوران افضل حالت میں ہوتا ہے۔ رکوع میں پنچ کر دل ود ماغ ایک ہی سطح پرآ جاتے ہیں۔ پینماز کی واحد حالت ہے جہاں دل ود ماغ ایک ہی سطح پر ہوتے ہیں۔ لیکن سجد کی حالت میں دل دماغ سے اُو پر چلاجا تا ہے۔ اگلی رکعت میں پیسلسلہ دوبارہ شروع ہوجا تا ہے۔ اور یوں انسان دل و دماغ کو مرحلہ دار مختلف حالتوں میں لاکر اِن کے رابطہ کو مضبوط کرتا رہتا ہے۔ اقرار نے روحانی ارتفاء اور مادی للذ ات کا مواز نہ کرتے ہوئے کیا خوبصورت بات کہہ دی ہے۔ فیصلہ تیرا ترے ماتھوں میں ہے، دل یا شکم فیصلہ تیرا ترے ماتھوں میں ہے، دل یا شکم

تمام روحانی، دینی، نفسیاتی، عمرانی اور مابعد الطبیعاتی علوم دل کوایک فعّال قوت کی حیثیت سے تسلیم کرتے آئے ہیں لیکن میڈیکل سائنس کے نزدیک دل صرف ایک آلہ ہے جس کا مقصد خون کو پر کرنے کے سوا کچونہیں۔ وہ اِسے جذبات کا مرکز مان لینے میں اب بھی متامل ہے حالا نکہ میڈیکل سائنس نے جو مصنوعی دل بنائے اور لوگوں کے سینوں میں پیوست کئے تصوہ بہت بری طرح ناکام ہو چکے ہیں کیونکہ اِن میں وہ فطری صلاحیتیں مفقو دخصیں جو قد رتی دل میں خالق کا نتات نے ودیعت کر دکھی ہیں۔ اِسی لیے اب مریض کودل کی تبدیلی کے لیے 'اصلی' دل کے دستیاب ہونے کا انتظار کرنا پڑتا ہے۔ اور وہ دن دُور نہیں جب میڈیکل سائنس بھی انسان کے سینہ میں حکوں گوشت کے اِس لوتھڑ کی معجز اتی صلاحیتوں پر ایمان لا نے پر مجبور ہوجائے گی اور د مانے سینہ میں محبوں گوشت کے اِس لوتھڑ کی معجز اتی کے کا ندھوں کی زینت بناد ہے جائیں گے۔ ویسے بھی خوشی نجم ، عنصہ، خوف ، محبت اور نفر ت جیسے جذبات جب برایکچنتہ ہوتے ہیں تو سب سے پہلے دوران خون کا نظام متاثر ہوتا ہے اور دوران خون میں نظم وضبط پر ار نے کا کام از لی طور پردل کے سپر دوران خون کا نظام متاثر ہوتا ہے اور دوران خون میں نظم وضبط

انسانی ذ<sup>ہ</sup>ن ۲۰۰ بلین خلیوں پر مشتمل ایک نہایت چیچیدہ شین ہے۔انسانی ذ<sup>ہ</sup>ن کوا گر جدید کمپیوٹر کی شکل دے دی جائے تو وہ کئی لا کھ مربع کلومیٹر پر محیط ہوگا۔ دنیا میں کوئی دوسری قدرتی یا انسان ک بنائی ہوئی مشین انسانی دماغ کاعشر عشیر بھی نہیں۔ دوکا متو انسان ایسے کرتا ہے جوکوئی ذی روح کبھی نہیں کرسکتا۔

سب سے پہلے تو زبان ہے جوانسان کے پاس اظہار کا منفر دذ ریعہ ہے۔ بیصلاحت مخلوقات میں سے کسی اور کے پاس نہیں۔ گرامر کا استعال صحیح الفاظ کا چنا و اور ایک عبارت کوشر وع سے آخر تک مربوط کرنے کی صلاحیت صرف انسانی ذہن کا کا رنامہ ہے۔ ذہن کی گہرائی میں لاشعور کی طور پر انسان کی زبان وجود میں آتی ہے۔ بیزبان دہ فطر کی طور پر اپنے ماحول سے سیکھتا ہے۔ صرف سننے سے ایک بچاپنی مادر کی زبان کے الفاظ اپنے دماغ کے لاشعور میں جذب کرتا ہے اور پھر رفتہ رفتہ ان الفاظ کو بولنا شروع کرد بتا ہے۔ تھوڑ بر ہی عرصے میں وہ پڑھنے کے قابل بھی ہوجا تا ہے اور پھر رفتہ رفتہ ان الفاظ کو بولنا شروع ہوجا تا ہے یوں زبان سیکھنے کا فطر کی مکر کم کم کم کم ہوجا تا ہے اور پھر رفتہ رفتہ ان الفاظ کو بولنا شروع تخلیق ہونے میں کئی صدیاں گئی ہیں۔ کین انسانی دماغ دو سے تین سال کے عرصے میں ایک زبان

اِس سے بھی حیرت انگیز کام لکھنا ہے۔ اول تو لکھنے میں تحریر کا انعکاس دماغ میں تخلیق ہونا ضروری ہے دوسری دلچیپ بات لکھنے کے حوالے سے ہمارے انگو ٹھے کا استعال ہے۔ لکھنے وقت بنیا دی کر دارانگو ٹھے کا ہوتا ہے۔ تحریر کا وجود انسانی انگو ٹھے کے Axis x اور Axis پر چلنے کی وجہ سے تشکیل پاتا ہے۔ انگو ٹھے کو آگ پیچھے اور دائیں بائیں چلانے کے لیے جس استعداد یا مہارت کی ضرورت ہے وہ صرف انسانی دماغ میں پائی جاتی ہے۔ یعنی تحریر کا وجود میں آنا دماغ کی اعلیٰ صلاحیت ہے جو صرف انسان کو عطا کی گئی ہے۔ اِس حقیقت کو سیچھنے کے بعد قرآن میں قلم کی اہمیت کا احساس ہوتا ہے۔ اصل اہمیت اِس دماغ کی ہے جسے قلم کو استعال کرنے کا ملکہ بخشا گیا ہے۔

ہو لنے اور لکھنے سے بڑھ کردماغ کی صلاحیتوں کا مرکز وہ حصہ ہے جسے Frontal Lobe کہا جاتا ہے۔ بیدانسان کی پیشانی کے بالکل پیچھے اور کنپٹیوں کے درمیان واقع ہے، بیدو بنیادی کا م سرانجام دیتا ہے۔اول تو Frontal Lobe کے بائیں حصہ میں حقائق اور معلومات جمع کرنے اور سیجھنے کی صلاحیت ہے۔ انسانی دماغ بیسار ے حقائق اینے اردگرد ہونے والے واقعات و مشاہدات سے جع کرتا ہے۔ اور تصدیق شدہ حقائق و معلومات Frontal Lobe کے دائیں حصہ کو منتقل کر دیتا ہے جہاں اُن کی بنیاد پر مربوط تخیلاتی تصویر بنتی ہے جو مستقبل کی منصوبہ بندی کے کام آتی ہے۔ مثلاً پچھلے سال کی تیز بارش نے علاقے میں تباہی پھیلائی تھی۔ اِس دفعہ برسات کا موسم آتے ہی علاقے کے لوگوں نے منصوبہ بندی شروع کر دی اور ماضی کے مشاہدات و تجربات کی روشن میں مستقبل کی تیاری کر لی۔ اِس کے لیے پہلے سیکھنا، پھر سوچنا اور پھر اِس پڑ مل کر ماد ماغ کا کام ہے۔

انسان پراسلام کی حقانیت ثابت کرنے کے لیے یہی Frontal Lobe اہم رول اداکرتا ہے۔انسان دیکھتا ہے کہ اللہ نے قوموں کواُن کے بُر ےاعمال کی یا داش میں نشانِ عبرت بنادیا۔اللہ بچے میں روح ڈالتا ہےاور یود کو بیچ سے پیدا کرتا ہے بیر دوز مرہ کےمسلمہ حقائق ہیں ۔انسانی د ماغ اِن حقائق کی بنیاد پرآگے کی منصوبہ ہندی کرتا ہے۔ وہ اپنے Frontal Lobe کے دائیں حصہ میں اِن حقائق کو Feed کرنے کے بعد منتقبل کے بارے میں ایک تخیلاتی سوچ مرتب کرتا ہے۔وہ سوچا ہے کہ بیسب کچھاللڈ کرتا آرہا ہے اوروہ اُسے بھی دوبارہ پیدا کرے گا۔ اِس طرح انسانی دماغ ماضی سے مستقبل کاسفر طے کرتا ہے۔قرآن میں پیش کیے ہوئے موت، قیامت اور جنت دجہنم کے مناظر اُس کے تخیل کی آنکھد کچھنا شروع کرتی ہے۔ شخیل جتنا زیادہ حقائق پر منی ہوتا ہےا تناہی واضح اور مضبوط ہوتا ہے ۔مثلاً وہ فردجس نے کا ئنات کا بغور مشاہدہ کیا ہو۔ بچ کی پیدائش سے لے کریودوں کی نشو دنما تک کے بارے میں معلومات اخذ کی ہوں۔ آخرت، جنت اورجہنم کا بہتر إدراك كرسكتا ہے۔ إس ليےا كي عالم كا مقام ایک زاہد سے زیادہ بلند ہوتا ہے۔عالم نے کا ئنات کا معروضی مشاہدہ کیا ہوتا ہے جس کی بدولت اُس کے ذہن میں عالم آخرت کی بہتر اور واضح صورت اجا گرہوتی ہےاور اُس کاعقید ہزیا دہ مضبوط ہوتا ہے۔ مختلف ادوار میں جن غیر مسلموں نے اسلام قبول کیا ہے اُن کی اکثریت اعلیٰ تعلیم یافتہ اور مختلف دنیاوی علوم میں مہارت رکھنے والے لوگوں پر شتمل ہے۔ بیصرف پیدائشی مسلمان ہی ہیں جوآج بھی دینی اور د نیادی لحاظ سے جہالت اور گمراہی کوسینہ سے لگائے ہوئے ہیں حالانکہ دین حق کافہم اورعکم کا حصول مسلمان ہونے کی بنیادی شرط ہے۔

ہم نے دیکھا کہ انسانی ذہن پہلے سیکھتا ہے پھر تصورکوجنم دیتا ہے اور تیسر ے مرحلہ میں اُس

تصور کی مدد سے ممل کی جانب بڑھتا اور کچھ کر کے دکھا تاہے۔ یہاں د ماغ کے بارے میں کچھاور حقائق واضح کرنا ضروری ہیں۔ Frontal Lobe کےعلاوہ انسانی دماغ تین حصوں پرمشتمل ہے۔ اِن تین حصوں میں سب سے پنچے کا دماغ Reptile Brain کہلاتا ہے۔ بید ماغ کا وہ حصہ ہے جہاں خوف اور دکھ بدرجہ اتم موجود ہوتے ہیں جہاں انسان اپنی جبلتوں کی نذر ہوجاتا ہے۔ جہاں پر انسانی ذہن خوراک، جنسی لذت، انتقام اور فرار کے علاوہ کچھنہیں سوچ سکتا۔ بیا یک دلچیپ حقیقت ہے کہ بید دماغ انسانوں،مویشیوں اور ریپط کلزیتیوں میں پایا جاتا ہے۔ ریپط کلز میں تو صرف یہی د ماغ ہوتا ہے۔ اِس لیے د ماغ کے اِس حصہ پرغور کرنے کے لیے ہمیں ریپٹا کلز کوا یک نظرد کی اہوگا۔ ہم دوا ہم ریپٹا کلز پرغور کرتے ہیں ایک سانب اور دوسرا مگر مچھے۔ بیر بیٹا نکز صرف اپنا تحفظ کر ناجانتے ہیں۔ اُنہیں آپ چاہے کتناہی عرصہ کیوں نہ پال لیں اور کتنا ہی پیارد بے لیں بیکھی بھی دل ہے آپ کو ما لک تسلیم نہیں کریں گے اور موقع یاتے ہی آپ پر مہلک وارکر دیں گے۔ دونوں کا طریقۂ واردات مختلف ہو سکتا ہے۔ سانپ تو این جسم کی پھرتی اور جھی کردار کرنے کی صلاحیت کا فائدہ اٹھائے گا۔ اُس کی کوشش ہوگی کہ آخری وقت تک سامنے آ کر مقابلہ کرنے کی ضرورت نہ پڑے۔ اپنی ذات کا تحفظ اُس کے لیے اتنا اہم ہے کہ وہ وار کرنے سے پہلے کھ جرکو بھی نہیں سوچتا کہ کس پر وار کرر ہاہے۔مشہور ہے کہ از دھا جب کھا کھا کر بہت بڑا ہوجاتا ہے اوررینگنے اور شکار کرنے کے قابل نہیں رہتا تو ایک دن اپنی ہی دم نگلنا شروع کردیتا ہے۔ یعنی بالآخرابي يجان بھی کھودیتا ہے اوراپنی بنیادی طلب پورا کرنے کے لیے خودکوہی ہڑپ کرجاتا ہے۔ مگر مچھاپنے جبلی تقاضوں کی تسکین کے لیے اپنی قوت کا سہارالیتا ہے۔ اُس کے جبڑے بہت مضبوط ہوتے ہیں اور وہ اپنے شکار کونہایت سرعت سے پکڑ تا ہے اور دوجھٹکوں میں ختم کردیتا ہے۔

بہت مصبوط ہوتے ہیں اوروہ اپنے شکار لونہایت سرعت سے پلڑتا ہے اور دو بطلوں میں سم کردیتا ہے۔ سانپ کی طرح مگر چھ بھی صرف ریپط کل دماغ ہوتا ہے اِس لیے وہ صرف ردعمل خلا ہر کرنا جا نتا ہے۔ اِن دونوں کے پاس سوچ نہیں ہوتی ۔وہ صرف اپنی غرض کے غلام ہوتے ہیں شاید اِسی لیے Reptile Brain والی مخلوق زمین کی سطح پر چکتی ہے۔

انسان میں بیدہاغ شدید عصداور نفرت کا سبب بنآ ہے۔ اِس کی بدولت انسان بالعموم کسی خوف میں مبتلا پایا جاتا ہے یا پھر وہ کسی حسد کی آگ میں جل رہا ہوتا ہے۔ دونوں صورتوں میں اشرف المخلوقات والی اعلٰی فکر غائب ہوتی ہے۔انسان صرف اپنی ذات کے تحفظ کے بارے میں سوچتا ہے۔وہ بھول جاتا ہے کہ

قانون بھی کوئی چیز ہوتا ہے اور دوسر انسان تے بھی کچھ تقوق ہیں اُ سے خوف صرف اپنی ذات تے تحفظ کا ہوتا ہے اور وہ اُس کے لیے کچھ بھی کر سکتا ہے۔ حسد دوسرا جذبہ ہے جو دماغ کی اس سطح پر نمودار ہوتا ہے۔ انسان کی صورت میں خود سے بہتر انسان کو دیکھ کر بے قابو ہوجا تا ہے۔ پھر اُس کی کوشش ہوتی ہے کہ دوہ اُسے نیچا دکھائے ہم جسے حسد کی آگ کہتے ہیں وہ یہیں پائی جاتی ہے۔ انسان میں یہ حسد دوسر انسان کی دولت، رتبہ عزت، عقل، فضیلت، مُن ، شہرت، کا میا بی علم اور عظمت غرض کسی بھی خوبی کی بردولت پیدا ہوسکتا ہے۔ ایک بار حسد کی آگ کہتے ہیں وہ یہیں پائی جاتی ہے۔ انسان میں یہ حسد دوسر بردولت پیدا ہوسکتا ہے۔ ایک بار حسد کی آگ کہتے ہیں وہ یہیں پائی جاتی ہے۔ انسان میں ہے حسد دوسر معد میں موجود ہوتی متل ہوں کہ محسد کی آگ کہتے ہیں وہ یہیں پائی جاتی ہے۔ انسان میں میں موجوبی کی بردولت پیدا ہوسکتا ہے۔ ایک بار حسد کی آگ کہ محرک الٹھ تو جھنے کا نام نہیں لیتی۔ ایس محض خوبی کی معاشرے میں عزت ، سات وہ مسلس اپنے دقیب کو نیچا دکھانے کے در پے ہوتا ہے۔ خوراک ، جنسی خواہش، معاشرے میں عزت، ایس اور اعلیٰ معیارِ زندگی میہ سب انسان کی بنیا دی خواہ شا، دوسان سال محصون کی محصوف ہوتی کہت ہوں ہیں محروف رہتا ہے کہتے ہوتے ہوتے کا نام نہیں لیتی۔ ایس محصوف رہتا ہے۔ محصوب کی عزت ، لباس اور اعلیٰ معیارِ زندگی میہ سب انسان کی بنیادی خواہ شات ہیں۔ انسان محصوب کی عزت ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی کی معیارِ زندگی ہیہ سب انسان کی بنیادی خواہ ہیں۔ انسان محصوب کی گوئی کی خواہش، ایک لاکھ کے بعد دولا کھ، محسوب سے ہو ہوتی ہوتی ہے۔ ایک گاڑی کے بعد دوسر کی گاڑی کی خواہش، ایک لاکھ کے بعد دولا کھ، محسوب سے ہو ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہے۔ ایک گاڑی

یہاں سوال پیدا ہوتا ہے کہ بیلوگ غافل کس طرح ہوتے ہیں۔Reptile Brainر کھنے والے لوگ اللہ کی ذات سے غافل ہوتے ہیں۔ وہ اپنی ماحول سے بے خبر ہوجاتے ہیں۔ اپنی خاندان سے لا پر وا ہوتے ہیں۔ رفتہ رفتہ جنون اتنا بڑھتا ہے کہ وہ دوسروں کے علاوہ اپنی ذات سے بھی غافل ہوجاتے ہیں۔ اُنہیں بیتک یادنہیں رہتا کہ وہ نہا کے بھی ہیں یانہیں۔ اُنہوں نے کھانا کھایا ہے یانہیں، وہ اپنی ذات اور بنیا دی ضرورتیں تک فرا موش کر دیتے ہیں اور اپنی اندرونی اور بیرونی دنیا سے غافل ہو کر صرف جذبات کی تسکین کے لیے سر کرداں رہتے ہیں۔

جد ماغ کا دوسرا حصہ ہے۔ اس مصح کا نام Mammal Brain ہے۔ دماغ کا بیر حصہ صرف چو پایوں اور انسانوں میں ہی پایا جاتا ہے۔Reptiles اِس مصح سے محروم ہیں۔ دماغ کے اِس مصح کو سیجھنے کے لیے آپ کتے کے عادات و

Human Brain کاوپر Mammal Brain کاوپر Reptile Brain ہوتا ہے۔اسی صفے کو Frontal Lobe بھی کہا جاتا ہے،اور جد بیا کہ ہم نے شروع میں ذکر کیا ہے کہ یہ

وہ حصد ہے جہاں پر حقائق کی روشنی میں مستقبل کا تخیل وجود میں آتا ہے۔ بلند خیالات سیبیں جنم لیتے ہیں۔ نئی ایجادات ، آخرت کا تصور اور خدا سے تعلق بھی دماغ کے اِسی حصے کی پیداوار ہیں۔ Human کا کا کام ہی خدا شناسی ہے۔ اسلام کی روح کو سیجھنے اور اللہ تعالیٰ سے ذاتی تعلق قائم کرنے کے لیے Human Brain انسان کو دیا گیا ہے جو شخص اللہ کو نہیں پہچا نتا اور آخرت پر یقین نہیں رکھا وہ نیکی اور بدی کے شعور سے عاری ہوتا ہے اور Human Brain کو استعال ہی نہیں کرتا۔ اِسی لیے قرآن میں ہے کہ قیامت کے دن کا فروں کو پیشانی کے بل دوز خ میں جھونکا جائے گا۔ Brain پیشانی کے پیچھیہی ہوتا ہے۔ کا فروں کو پیشانی کے بل دوز خ میں جھونکا جائے گا۔ Human Puran نہوں نے دماغ کے میت کے دن کا فروں کو اِسے استعال نہ کرنے کی سزا ملے گی۔ شہوں نے دماغ کے میتوں حصوں میں سے کس حد تک کس کس صحے کو استعال کیا ہے۔ آپ خود بھی اپنی

حصّه اول

- سا: کیا آپ نے خیالات کوجنم دیتے ہیں؟
- س۲: کیا آپ دوسروں کی حرکات ہے اُن کی پریشانیوں یا مشکلات کا اندازہ لگالیتے ہیں؟
- س۳: کیا آپ کسی دھات،مثنین، عمارت کود کی کرمستقبل قریب میں اُس میں ہونے والی خرابیوں کی نشاند ہی کر سکتے ہیں؟
- س۶: کیا آپ کسی تنظیم سے مالی فوائد یا شہرت حاصل کرنے کے بجائے تابنا ک منتقبل کی اُمید کی وجہ سے دابستہ ہوئے ہیں؟
  - u۵: کیاحادثات اورواقعات آپ کواپنے فیصلے پرنظرِ ثانی کرنے پرآمادہ کر سکتے ہیں؟
- ٣٢: كيا آپ كواي آس پاس كوكول كانقام اور نفرت كاكوئى خوف نبيس كيونكه آپ كويقين ب كه آپ حق پر بيس؟

14. . .

- س۵: کیا آپ کے دماغ میں کہانیوں اورفلموں کے کر دارگردش کرتے رہتے ہیں؟ بریہ بہ
- ٣٧: كيا آپاپ زشتەداروں اور چاہنے والوں كى گفتگواورروئے كے بارے ميں سوچتے رہتے ہيں؟

حصه سوم

- سا: کیا آپ ہرکا مکسی خوف کے تحت کرتے ہیں؟ ۲۰: کیا آپ کسی تنظیم سے اِس لیے وابستہ ہیں کہ کسی سے آپ کوانتقام لینا ہے؟
  - س٣: کیا آپ کے دامن میں بچپن کی محرومیاں ہیں؟

- س۵: کیا آپ سمجھتے ہیں/ محسوں کرتے ہیں کہ آپ کے ساتھ بہت زیاد تیاں ہوئی ہیں/ہوتی ہیں؟
- ٣: كياكسى كى گاڑى يا گھرد كھ كرآپ كاندراحساس محرومى يا كمترى جاگ أٹھتا ہے؟

سيكهنا 

د ماغ کا جا ہے کوئی حصہ فعال ہو سکھنے کاعمل جاری رہتا ہے۔ ہاں سکھنے کی نوعیت اور معیار کا فرق ضرور ہوتا ہے اور بلاشیہ بہت واضح ہوتا ہے۔ Reptile Brain کے تحت کام کرنے والا ذہن ایس مکارانہ ترکیبیں سیکھتار ہتا ہے جن کی مدد ہے اُس کے منفی جذبات کی تسکین ہو سکے۔ یہی ذہن ہمیں حسد کی آگ کو تھنڈا کرنے کے لیے طنز پیر جملی تخریبی چالیں اور مکارا نہ تر کیبیں شجھا تار ہتا ہے۔ خلاہر ہے اِن سے حسد کی آگ کم نہیں ہوتی بلکہ سلسل بڑھتی جاتی ہے۔ Reptile Brain انسان کوجنگہویا نہ ر محمل سکھا تا ہے۔ بسا اوقات انسان کو Reptile Brain کے تحت ردممل ظاہر کرنے کے لیے بہت کچھ سیکھنانہیں یڑتا۔ کیونکہ رعمل فطری ہوتا ہے۔لیکن فطری رعمل عام طور پر نا کام ہوجا تا ہے۔ پے در یے ناکامیاں انسان کود وطرح متاثر کرتی ہیں۔ یا تووہ یاگل ہوجا تا ہے یا پھروہ قنوطیّت کا نوالہ تربن جاتا ہے۔دوسری صورت میں انسان این تسکین کے لیے ہر حربہ آ زمانے کی کوشش کرتا ہے۔ جیرت انگیز طور پر انسان بعض ادقات انقامی جذبے کو دل میں دبائے عرصے تک منصوبہ بندی کرتا رہتا ہے۔ حتیٰ کہ اُسے یقین ہوجائے کہ وہ انتقام لینے کے قابل ہو گیا ہے۔ حیوان چونکہ چھوٹا سا Reptile Brain رکھتے ہیں۔ اِس لیے اُن کا رڈمل کھاتی ہوتا ہے۔ اِس کے برعکس انسان Reptile Brain کے زیر اثر سال بإسال تك منفى جذبات كي نشودنما ب بعداينه مقاصد كي بحميل كرتا ہے۔ اسلحہ كا استعال، جسماني قوّت، لرائی کی تربیت، دولت کا حصول اور معاشرتی اثر ورسوخ بیسب بتھیا ر Reptile Brain کی تحریکات کوسکین دینے کاموثر ذریعہ ثابت ہوتے ہیں۔

انسان Mammal Brain کے زیر اثر بھی سیکھتا ہے۔ برادری میں رہنے کے آداب، بول چال، خانہ داری اور بسا اوقات لوگوں میں عزت حاصل کرنے کے لیے بناوٹ اِسی دماغ کے ذریعہ سیکھتا ہے۔ اِسی طرح وہ این ماں باپ، رشتہ داروں اور پھر این حاکموں کو نوش کرنے کے لیے بہت سی گر سیکھتا ہے۔ وہ بغور دوسروں کو دیکھتار ہتا ہے اور ماحول کو سیحف کی کوشش کرتا ہے تا کہ دوسروں کا منظور نظر بنے۔ این خاندان کی حفاظت اور آ را م دہ زندگی گز ارنے کے لیے اُسے کیا پچھ آنا چا ہے۔ وہ نہایت سکون اور ادب کے ساتھ دو مسب کچھ سیکھ لیتا ہے جس کا مطالبہ معاشرہ اُس سے کر رہا ہو۔ اِسی دمان سے کام لے کر ایک کتا بھی چھوٹے موٹے کام اور کرتب سیکھ جاتا ہے۔ این مالک کے روز مرہ کام کرنا،

گیندائھالانا، ہاتھ ملانا، سلام کرنااورا یسے ہی کرتب اپنے آقا کی خوشنودی کے لیے انجام دینے لگتا ہے۔ Mammal Brain کے ذریعہ سیکھنے کا مقصد کوئی انقلاب لانانہیں ہوتا۔ انسان صرف بیر چاہتا ہے کہ وہ اتنا کچھ سیکھ لے جس کی بدولت اُس کی ترقی نہ رُکے یا اُس کے دوست اُس کا مذاق نہ اڑا کمیں۔ عام طور پرعلم حاصل کرنے سے وہ اتنا لطف اندوز نہیں ہوتا جتنا اِس خیال سے کداُس کے علم کی وجہ سے اُسے معاشرے میں کیا کیا فوا کد حاصل ہو سکتے ہیں۔

اب ہم آتے ہیں اُس سیکھنے کی طرف جو Human Brain کے تحت ہوتا ہے۔ Human Brain کوکام میں لاکرانسان پہلے تو حقائق کا شعور حاصل کرتا ہے۔ مشاہدہ، تحقیق، تجزید وغیرہ Human Brain کے تقاضے ہیں۔انسان ہر غرض اور خوا ہش سے آزاد ہو کر تحقیق کرتا ہے۔ اِس لیے Human Brain کے تحت حاصل ہونے والاعلم اپنے اندر ایک لذت رکھتا ہے۔ ایس نئی مہارتیں اور ہنر سیکھتا ہے جو اُس کے منتقبل کی کا میابی کے ضامن بن جاتے ہیں۔

علم کا حصول دراصل دومراحل پر شتمن ہوتا ہے۔ ایک نظرید دوسراطریقد۔ مشاہدہ اور مطالعہ ۔ نظریات تر تیب پاتے ہیں اور ہمارے جذبات کو ایک شکل دیتے ہیں جبکہ طریقہ ہمارے نظریات کوعمل میں ڈھال دیتا ہے۔ نظریات ہماری فکر اور ذات کو سنوارتے ہیں جبکہ طریقہ ہماری عملی زندگی میں نکھار پیدا کرتا ہے۔نظریدا ورعمل میں ایک گہر اتعلق ہے۔ ایک نظریڈ مل کی صورت اختیار کرنے کے بعد زندگی کے ہر پہلو کو متاثر کرتا ہے اور انسان کی شخصیت کالا زمی حصّہ بن جاتا ہے۔

ایک دس سالدلڑی اپنی ماں کو کھا نا پکاتے دیکھتی ہے وہ محسوس کرتی ہے کہ کھا نا پکا ناعورت کی ذمہ داریوں میں شامل ہے۔ پھر وہ کھا نا پکا ناسیکھتی ہے۔ جب وہ کھا نا پکا کر دستر خوان پر رکھتی ہے اور کھانے والے اُس کی تعریف کرتے ہیں تو اُس کے اندر یہ نظریاتی احساس پختہ ہوجا تا ہے کہ اُس کے گھر والے اُس سے محبت کرتے ہیں۔ ایک لڑ کا اپنے باپ کو دیکھتا ہے کہ وہ اپنی تخواہ گھر لاتا ہے تو گھر میں خوشی سچیل جاتی ہے۔ ضروریات پوری ہوتی ہیں۔ ماں کو اچھا لگتا ہے وہ حساب لگاتی ہے کہ اب پیسے آگئے ہیں تو کیا کیا چزین خرید نا ہیں۔ اِس نظر بے کو بنیا د ہنا کر وہ بھی روزی کمانے کا طریقہ سیکھتا ہے۔ اپنی کما کی لاکر ماں کے ہاتھ پر رکھ دیتا ہے۔ ماں اُس کی تخواہ پا کر اپنے خاوند کی تخواہ سے بھی زیادہ خوشی کا اظہار کرتی

ہے۔ ماں کے بہتاثر ات لڑکے کے د ماغ میں یہ نظریہ پیدا کرتے ہیں کہاولا دکی تخواہ سے ماں کو کتنی خوشی ہوتی ہے۔

اسلام میں نظرید اور عمل کا جو حسین امتزائ ہے وہ دوسرے مذاہب میں کم ہی نظر آتا ہے۔ اسلام میں دو بنیادی کتابیں ہیں، ایک بنیادی طور پر نظرید کی تشکیل کرتی ہے اور دوسری عملی طریقے کی، نظرید کی کتاب قرآن ہے۔جس میں چند بنیادی نظریات ہی بار بار منفر دانداز میں سمجھائے گئے ہیں۔ یہ نظریات روحانی، مادی، اخلاقی، نفسیاتی، معاشرتی، معاشی، سیاسی، عملی، سائنسی غرض انسانی زندگی کے ہر پہلو پر محیط ہیں۔ (ہم این نظریات پر ذرا آگ بات کریں گ) دوسری قسم احادیث اور سیرت کی کتابوں کی ہے جہاں ہمیں عملی طریقے ملتے ہیں۔ قرآن میں نظرید دیتا ہے اللہ کی ریوبیت اور پر حکار کی کتابوں ملتا ہے یعنی نماز پڑھنے کا حکم اب ایس نماز کو پڑھنے کا عملی طریقہ ہمیں احادیث اور پر حکام ہوتا ملتا ہے یعنی نماز پڑھنے کا حکم اب ایس نظرید دیتا ہے اللہ کی ریوبیت اور پھر عبادت کا نظرید ہم مناز ادا کرتے ہیں تو اُس سے حاصل ہونے والا سرور ہمارے لیے ایک نیا تجربہ ہوتا ہے۔ ہم نماز ادا کرتے ہیں تو اُس سے حاصل ہونے والا سرور ہمارے لیے ایک نیا تجربہ ہوتا ہے۔ ہم نی زندگی میں انتخار ہے۔ مشار نی سے معلوم ہوتا ہم میں اور ہم اور اور ہم اور اور ہمار ہو میت معلی میں نظرید دیتا ہے اللہ کی ریوبیت اور پھر عبادت کا نظرید میں ہم مناز داد کرتے ہیں تو اُس سے حاصل ہونے والا سرور ہمارے لیے ایک نیا تجربہ ہوتا ہے۔ ہم نماز ادا کرتے ہیں تو اُس سے حاصل ہونے والا سرور ہمارے لیے ایک نیا تجربہ ہوتا ہے۔ اندر ایک نئی قوت پیلے سے موجود نظر ہے کو مضبوط کر دیتا ہے بیا ایک شرور کی رہ دیتا ہے۔ مثلاً نماز ہمارے اندر ایک نئی قوت پیدا کرتی ہے۔ جس سے نماز پڑھنے والے کی پوری زندگی میں انقلاب آجا تا ہے اور

ہم عملی کاوش سے نماز کے آداب سیکھتے ہیں، یوں ہماری نماز میں خشوع وخصفوع پیدا ہونے لگتے ہیں۔ چونکہ نظریہ بی ہمیں عمل پر آمادہ کرتا ہے اِس لیے سیکھنے کا عمل بھی نظریئے کے تابع ہوتا ہے۔ بیر ضروری نہیں کہ انسان جس جوش و جذبہ سے نظریہ سیکھتا ہے اُسی شدّ ت سے اُس پڑمل بھی کرنے لگ جائے۔اُس صورت میں اُس کا نظریہ تو مضبوط ہوگالیکن اُس کے عمل کا معیار کمز درہوگا۔

یہاں Mammal Brain، Human Brain اور Reptile Brain، اور Reptile Brain سیکھنے سی کے تعلق پرایک چھوٹی می بات ہوجائے۔ ہر نظریہ یاعمل، دماغ کی پنجل سے او پر کی طرف بڑھتا ہے۔ Reptile Brain جبلت کے اثر کا مظہر ہوتا ہے اور جبلت فوری رڈمل کی متقاضی ہوتی ہے اِس لیے Reptile Brain کے زیر اثر بیشتر لوگ نظریہ کا شعور کیے بغیرعمل کرتے ہیں۔ آج کل غیر مسلم چونکہ دماغی سائنس میں ترقی یافتہ ہیں اور Reptile Brain کی حقیقت سے آشنا ہیں اِس لیے وہ حیا ہے ہیں کہ مسلمان Reptile Brain کے اثر دلفوذ سے باہر یہ نکل سکیں اور بلا سوچہ سمجھے غیر دانشہندا نہ

حرکات کے مرتک ہوتے رہیں۔ Reptile Brain کے زیر ارثر مسلمانوں کا رڈمل کسی بھی تربیت کے بغیر ہوگا۔ کیونکہ وہ کسی مربوط نظام کے تحت نہیں ہوگا اِس لیے وہ دوررس نتائج کا حال نہیں ہوگا۔ اِس کے برعکس Mammal Brain کے زیر ارثر سیکھنے کا عمل میں ایس طرح معاشرے کے دوسر ے افراد، حکمران اور سما بتی رویوں کا مشاہدہ کر کے سیکھتا ہے اور قدرتی طور پر رویوں کو سیکھنے میں زیادہ وقت درکار ہوتا ہے۔ کا عمل بہت طویل ہوتا ہے۔ کیونکہ پہلے تو نظر بیقائم کرنے کے لیے لیے عرصہ تک خاموق سے مشاہدہ کر پڑتا ہے۔ اُس کے بعد اُس نظر نے کوئی چید گی

چونکہ Human Brain کی سطح پرآ کرانسان کو سکھنے میں زیادہ وقت درکار ہوتا ہے اس لیے نظریات کم ہی وجود میں آتے ہیں لیکن بہت پھھ سکھنے کے بعد جونظریات وجود میں آتے ہیں اُن کا

اِس مضمون کوختم کرنے سے پہلے مینوں د ماغوں کے لیے استعال ہونے والی تشبیہات کا ذکر دلچیوں سے خالیٰ ہیں ہوگا۔ ایک طویل عرصے سے بلکہ د ماغ کی مینوں سطحیں متعین ہونے سے پہلے بھی انسان تین د ماغی سطحوں کوتین جانوروں سے منسوب کرتا آرہا ہے۔ Reptile Brain کوسانپ سے تشبیہہ دی جاتی ہے۔ سانپ چونکہ صرف جبلت کی بنیا د پر کا م کرتا ہے اور اس کے مل میں سیکھنے کا عضر شامل نہیں اِس لیے وہ مخلوقات کی سب سے نچلی سطح کا نمائندہ ہے۔ اُس کی دینی پستی اُس کی چال سے نمایاں ہوتی ہے۔ وہ اپنا سرز مین پر ڈال کر چاتا ہے۔ اُس کے آگے بڑھنے کا طریقہ اُس کے ذہن کی غمازی کرتا ہے۔

کی نشانی ہے گھوڑا۔ وفادار، اپنے مالک کے حکم کا تابع۔ گھوڑے میں Mammal Brain ، Reptile Brain دونوں موجود ہیں کیکن بیا پنے Mammal Brain ، Reptile Brain کااستعال کرتے ہوئے اپنے مالک کے حکم پر آگ میں بھی کود جاتا ہے۔ اُس کی پُر وقار چال اس

کے ذہن کی ترجمان ہے۔ایک عزت،ایک وقار،ایک شان۔ Human Brain کویوں توانثرف المخلوقات یعنی انسان ہی بہتر طور پر پیش کر سکتا ہے۔ لیکن انسان کی خواہش ہوتی ہے کہ وہ خود سے ہٹ کراپنے لیے تشبیہات تلاش کرے( جیسے ماں اپنے بيٹے کے شن کوجاند سے تشبيه دیت ہے)اِس ليے Human Brain کوایک پرندے سے تشبيه دی جاتی ہے۔ وہ پرندہ شاہین ہے جو بلندیوں پر حکمرانی کرتا ہے اور اعلیٰ صفات کا حامل ہے۔ شاہین دور تک د کیوسکتا ہےاور بہت گہرائی میں جا کر حقائق کوجع کرتا ہے۔وہ اپنے شکار کا ژرف نگاہی سےانتخاب کرتا ہے۔ وہ مردار نہیں کھاتا۔ یعنی وہ Reptile Brain کے ادنی درجہ پر نہیں آتا۔ چر وہ بڑی مہارت سے اپنے شکار کی طرف بڑھتا ہے۔ یعنی جر پور طریقہ ہے ملی قدم اٹھا تا ہے جس کے لیے اُس نے سال ہا سال تک پلٹےجھپٹنے کی تربیت پائی ہے۔ اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ ہم اپنا تجزیہ کیسے کریں۔ ہمیں کیسے پتد چلے کہ ہم سیکھر ہے ہیں یا نہیں اور اگر ہم سکھ رہے ہیں تو بہ سکھنا Human Brain کی سطح پر ہے یا پھر Mammal Brain اور Reptile Brain کے درجہ پر۔ اِس خود شناس کے لیے آپ حسب ذیل چیز وں کا جائزہ لیں اور ہرایک کے بارے میں چند سوالوں کا جواب دیں۔ كياآبكواكثر سو يخا موقع ملتاب? كياآب دن مي كى بارسو چة بي ؟ \_1 اگراییا ہے تو ہم پینلیم کر سکتے ہیں کہ آپ کا سو چنے کاعمل قائم ہے۔اب آ ئے سوچ کی نوعیت معلوم کرتے ہیں اس کے لیے آپ کے سوچنے کا وقت اور جگہ معلوم کرنایڑیں گے۔ كياآب جلتے پھرتے سوچتے ہيں؟اگر ہاں تو آپ غالبًا Reptile Brain يا \_٢ Mammal Brain كوكام ميں لارے بيں۔ کیا آپلوگوں کےردعمل برسوچے ہیں؟اگرہاں تو آپ Reptile Brain \_٣ Mammal Brain سے کام لیتے ہیں۔ کیا آ یک خوشی یا تکلیف د ہواقعہ کے جواب میں جذباتی انداز میں سوچتے ہیں ؟اگر ہاں تو ^م\_ آبReptile Brain کے درجہ پر ہی۔ کیا آپ بہت گہرے مشاہدے کے بعد آرام ہے میڑھ کرایک ایک تفصیل کود ماغ میں لاکر ۵\_ سوچے ہیں؟اگر ہاں تو آپHuman Brain سے کام لے رہے ہیں۔ کیا آپنی نگی اشیاء بناتے میں ؟ اگر ہاں تو آپHuman Brain کے درجہ پر ہیں۔ ۲\_

- ۲۲۔ کیا آپ کونا کا می کا احساس ہے؟ اگر ہاں تو آپ Mammal Brain کے درجہ پر ہیں۔
- ۲۳۔ کیا آپ علم کی لذی محسوں کرتے ہیں؟ا گرماں تو آپ Human Brain کے درجہ پر ہیں۔
  - ۲۴- کیا آپکوئی نیا کام کرنا چاتے ہیں؟اگر ہاں تو آپ Human Brain کے درجہ پر ہیں۔

#### عشاهده

مشاہدہ انسانی سوچ کی بنیاد ہے۔ بلکہ بیکہنا بے جانہ ہوگا کہ مشاہدہ انسانی شخصیت کی ابتداء بھی ہے۔ بیدوہ حیرت انگیز کام ہے جو بچدا پنی ماں کے پیٹے سے ہی شروع کردیتا ہے۔ لیعنی دماغی کا موں میں سے مشاہدہ ہرانسان دُنیا میں آنے سے پہلے ہی شروع کردیتا ہے۔

مشاہدہ کا بنیادی مقصد انسانی دماغ کے لیے معلومات اکٹھا کرنا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ہمیں حواسِ خمسہ عطا کئے ہیں۔ آنکھ سے ہم اشیاء کا چھوئے بغیر جائزہ لیتے ہیں، ناک سے ہم سو تکھتے ہیں، ہاتھوں سے چھو کر دیکھتے ہیں، زبان سے چکھتے ہیں اور کا نوں سے سُنتے ہیں۔ اِن ذرائع سے حاصل کردہ معلومات ہمارے دماغ میں پہنچتی ہیں جہاں سوتی کاعمل شروع ہوجا تا ہے۔ یہاں سوال پیدا ہوتا ہے کہ ہم تو مشاہدہ کئے بغیر بھی بہت پچھ سوچ سکتے ہیں، تو کیا یہ سوچ کارآ مذہبیں ہوتی ؟ اِسی طرح ہم بہت پچھ دیکھتے، سوتکھتے، چکھے، سُنتے اور محسوبی کرتے ہیں مگر اِن سے کوئی قابل ذکر سوچ جنم نہیں لیتی ہو کیے ہوتا ہے؟

ہم دوسرے سوال سے شروع کرتے ہیں۔ مشاہدہ انسان کی سوبتی سے منسلک ہے۔ وہ مشاہدہ جوسوچی کوجنم ندد ے مشاہدہ نہیں کہلاتا۔ مشاہدہ کرنے اور دیکھنے، سوتگھنے، سُنے، پچھو نے وغیرہ میں فرق ہے۔ سمندر کے کنارے بیٹے کر سورج کو ڈو جہ ہوئے دیکھنا، ٹھنڈی ہوا میں لہروں کا شور سننا نملین ہوا کواپنے جسم پر محسوس کرنا اور پھر اِن ساری معلومات کی مدد سے پچھ سوچنا آپ کے مشاہد ے کا حصہ ہوا کواپنے جسم پر محسوس کرنا اور پھر اِن ساری معلومات کی مدد سے پچھ سوچنا آپ کے مشاہد ے کا حصہ ہوا کواپنے جسم پر محسوس کرنا اور پھر اِن ساری معلومات کی مدد سے پچھ سوچنا آپ کے مشاہد ے کا حصہ ہوا کواپنے جسم پر محسوس کرنا اور پھر اِن ساری معلومات کی مدد سے پچھ سوچنا آپ کے مشاہد ے کا حصہ ایک بچتے آپ کا او پر اُچھل دہا ہے اور آپ کی تما م تر توجہ کھیلنے پر ہوتو میں منہیں بھی جارہا ہے۔ ایک بچتے آپ کا او پر اُچھل دہا ہے اور آپ کی تما م تر توجہ کھیلنے پر ہوتو میں مناہد کا حصہ نہیں سے محلح وقت آپ ریت ایک دوسر پر پچینگ رہے ہیں، پانی اُچھال رہ ہے ہیں اور ریت آپ کو چھو رہی ہے۔ لیکن ایک بچتے آپ کا مشاہدہ نہیں، کیوں؟ کیونکہ اِن سب حرکات سے آپ کا متصد کوئی نتیجہ اخذ کر نانہیں۔ اِس کے برگس ایک فرد کا ارب پر بیٹے کے طیل کا مشاہدہ کر رہا ہے اگر چہ دوہ پانی سے باہر ہے ایکن مشاہدہ کر نے کی نیت سے دہاں موجود ہے اِس لیے دہ کی ایک تائی آخذ کر کا محل ہو ہوں ہو تا ہے ۔ سے دہ مشاہدہ کر رہا تھا اُس کے لیا *ا* بہت سا مواد موجود ہوگا۔ مشاہدہ کر رہ تو اُس ایک نین ہوتی ہوتی ہے۔ ایک مقصد ہوتا ہے۔ مشاہدہ اِں اراد دے سے کیا

جاتا ہے کہ ہم اِن معلومات سے کچھ حاصل کرنا چاہتے ہیں، ہم اپنے موجودہ نظریات میں تبدیلی لانا چاہتے ہیں یا پھر نے نظریات تخلیق کرنے کی خواہش رکھتے ہیں۔

ہمارا پہلاسوال مشاہدے کے بغیر سوچنے کے بارے میں تھا۔ ہم کئی دفعہ مشاہدے کے بغیر سوچتے ہیں۔ ہم کسی ایسے معاملے کے بارے میں سوچتے ہیں جس کا مشاہدہ ہم پہلے ہی کر چکے ہوتے ہیں۔ جیسے وہ فر دجو پانی میں کھیلتے لوگوں کا مشاہدہ کرآیا اب سوچ رہا ہے کہ اُس مشاہدے سے کیا نتائج اخذ ہو سکتے ہیں۔ وہ یہ بھی سوچ سکتا ہے کہ جو پچھوہ اب تک جا نتا تھا وہ تھ کیک تھایا اُس میں پچھ تبدیلی آئی ہے۔ مثلاً پچھلی سردیوں میں اُس نے لوگوں کو سمندر میں تھیلتے کو دتے دیکھا تو اُس کا تاثر کچھ اور تھا۔ اِس دفعہ گرمیوں میں اُس نے محسوس کیا کہ پانی میں کھیلتے کو دنے والوں کا رو میہ تبدیل ہو گیا تھا۔

اس کے علاوہ وہ فردسو پی سکتا ہے کہ اِس مشاہد ے سے جو نتائج حاصل ہوئے ہیں اُن کی تصدیق کسی اور ماحول میں کیے ہو۔ مثلاً لوگ پانی میں جو کھیل کھیلتے ہیں کیا باغ میں کھیلے جانے والے کھیل وہی ہوتے ہیں یا مختلف لیکن کسی کو نفرت سے دیچھنا، کو کی روز مرہ کا کام کرنے کے لیے دیچھنا مشاہد ہے کا حصہ نہیں۔ ہمیں زندگی کو رواں دواں رکھنے کے لیے دیچھنے کی ضرورت پڑتی ہے۔ مگر عام زندگی گزارنے کے لیے مشاہد ہے کی ضرورت نہیں، اِس کے لیے دیچھنا کافی ہے۔ جانو را پی طبعی زندگی میں کبھی بھی مشاہدہ نہیں کرتے وہ صرف دیکھ کراپنے ماحول میں پر سکون زندگی گزار دیتے ہیں۔ بلی کو لیچئے جس جگہ رہتی ہے نوش رہتی ہے، گوشت کو دیکھتی ہے، گوشت کو ہی سوکون زندگی گزار دیتے ہیں۔ بلی کو لیچئے کرتی ہے اور بس ۔ بلی کی زندگی میں مشاہدہ نہیں صرف دیکھنا ہے۔ بنیا دی ضروریات زندگی پوری کرنے کرتی ہے اور بس ۔ بلی کی زندگی میں مشاہدہ نہیں صرف دیکھنا ہے۔ بنیا دی ضروریات زندگی پوری کرنے کے لیے مشاہدہ درکار نہیں صرف دیکھنے سے کام چل جاتا ہے۔ بنیا دی ضروریات زندگی پوری کرنے کے عومی استعال کے لیے لائے ہیں۔ بیچو اس خاص میں پر سادہ استا ہو ہی ہو کو کہ ہو کہ ہو ہیں ہو کہ ہو ہیں ہو ہے ہو ہو ہو ہی ہو کہ ہو کہیں۔ جب مشاہدہ ایک یا ایک سے زیادہ حوال خس مثل دو استا ہو ہیں ہو کھتی ہے، گیند کو ہیں سے پا کو لیے کے

د کیھنا انسان کی بنیادی ضرورت ہے۔ ہر انسان دیکھتا ہے۔لیکن مشاہدہ انسان کی بنیادی ضرورت نہیں اِس لیے ہرانسان مشاہدہ نہیں کرتا۔ایسے لوگوں کی تعداد کم ہے جومشاہدہ کرتے ہیں۔انسان دیکھنے کا اتنا عادی ہوجا تا ہے کہ پھر اُس کی طبیعت مشاہدے کی طرف نہیں آتی۔اگر بچین سے سوچنے کی عادت نہ ہوتو انسان مشاہدہ بھی نہیں کرتا۔آج کی مسلم دنیا میں رائح نظام تعلیم بالعموم مشاہدے کی تعلیم نہیں

دیتا۔ نینجتاً ہمارے ہاں نے نظریات کی تخلیق سائنسی بنیا دوں پرنہیں ہوتی حالانکہ قرآن جگہ جگہ مشاہدے کی تلقین کرتا ہے۔ اگر بچپن سے مشاہدہ کرنا سکھایا جائے تو یہی مشاہدہ آگے چل کرسو چنے کی بنیاد بنتا ہے لیکن چھوٹی عمر سے مشاہدہ نہ سکھانے کی وجہ سے عمر بھر سو چنے کاعمل معطل رہتا ہے۔ یوں تو قرآن کا ئنات کے سربستہ رازوں کو جاننے کی دعوت دیتا ہے لیکن مشاہدے کی ضرورت ایک خاص مقصد کے لیے ہے۔ اور دہ مقصد ہے جن شناسی لینی اللہ کی پہچان ۔

اللہ کی ذات ہم سے مخفی ہے لیکن اللہ کی صفات اپنی پوری آب وتاب کے ساتھ نمایاں ہیں۔ ندی کے شفاف پانی میں تیرتی مجھلیوں سے لے کر صحرا کی پنی دھوپ میں ایک چٹان کے نیچے چھھے سانپ تک، دور دراز ستاروں کی جگمگ کرتی روشنی سے لے کر شام کے دھندلکوں میں کھیتوں کے درمیان ٹم ایت جگنو تک، ہم اللہ کی نشانیوں کا مشاہدہ کر کے اللہ کی ذات کا ادراک کر سکتے ہیں۔اور اگر مشاہدہ کرنے کی صلاحیت نہ ہوتو اللہ کی پہچان نہیں ہوتی ۔ مشاہدہ کے بغیر اسلام ایک دین نہیں بلکہ چندر سومات کا مرکب بن کے رہ جاتا ہے۔

مغربی دنیا نے مشاہد سے کی ضرورت کو بخو بی سمجھا اور اِسے سائنسی بنیا دوں پر اپنا معمول بنالیا۔ جس دور میں مسلمان مشاہدہ کی قوت سے عاری ہور ہے تصفر بی دانشور اپنی قوم کو مشاہدہ کرنا سکھار ہے تھے۔ رفتہ رفتہ مشاہدہ کرنا مغربی دنیا میں ایک بنیا دی ضرورت بن گیا۔ بلکہ سائنس کی ترقی کے لیے اُسے دہ مقام حاصل ہواجو ہمار سے یہاں کسی مذہبی فر بیضے کے لیے بھی ممکن نہیں۔ مسلمان تو پچھلے ٥٠٠ سال سے مشاہدہ چھوڑ بیٹھے ہیں۔ لیکن مغرب میں ہر ڈھائی سالہ بنچ کو مشاہدہ کی تر بیت دی جاتی ہے اِس کے باوجو د مغربی دنیا میں لوگ اللہ کی ذات کو نہیں پہچا نے حالانکہ دق شناسی کے لیے مشاہد سے کو بنیا دقرار دیا گیا ہے۔

یہایک دلچیپ صورت حال ہے۔ اِس کے لیے ضروری ہے کہ ہم مشاہدے کی تین اقسام کا ذکرکر س۔

مشاہدہ مندرجہذیل تین اقسام کا ہوتا ہے۔(۱) اللہ،(۲) اپنی ذات،(۳) اپنے اردگرد کا ماحول۔ (۱) اللہ کو پہچاننے کے لیے انسان اللہ تعالٰی کی نشانیوں یعنی آیات کا مشاہدہ کرتا ہے۔ بیہ نشانیاں انسان کی ذات سے لے کر کا سَنات کی دورافتادہ حدود تک چیلی ہوئی ہیں۔اِس مشاہدے کا مقصد

انسان کواللد کے وجود کا ادراک عطا کرنا ہے۔ اِس طرح انسان نہ صرف اللد کو بیچان لیتا ہے بلکہ اُس سے قرر میں تو م قریب بھی ہوجا تا ہے۔اور جوانسان اللہ کی قربت کے لیے ایک قدم بڑھا تا ہے اللہ اُس کی سمت دس قدم بڑھتا ہے یہاں تک کہ اُس کی شہر گ سے بھی قریب آجا تا ہے۔

(۲) مشاہد ہے کی دوسری قشم اپنی ذات کا مشاہدہ ہے۔ یہاں انسان اپنے اندر جھا نگ کر دیکھتا ہے۔ بیہ مشاہدہ اُسے خود شنا تک کا موقع فراہم کرتا ہے۔ اُسے پتا چلتا ہے کہ اُس کی ذات میں کیا خوبیاں اور کیا خامیاں پائی جاتی ہیں۔ وہ مشاہدہ کرتا ہے کہ اُس کے نفس میں اللہ نے کیا کیا صلاحیتیں ودیعت کر رکھی ہیں۔ جو اُس کی خفلت یا غلط رویہ سے زنگ آلود ہوگئی ہیں اورا پنی اصلاح کے لیے اُسے کیا کچھ کرنا چاہیے۔

(۳) تیسرا مشاہدہ ہے کا ئنات کا۔ یہ ایک وسیع مشاہدہ ہے۔ یہ مشاہدہ شروع ہوتا ہے ایک سیل (Cell) یا ایٹم (Atom) سے اور پھیل جاتا ہے ستاروں اور کہکشا وَں کے مشاہدے تک۔ اِس مشاہدے کے تحت بے شارعلوم کا احاطہ ہوتا ہے بلکہ تمام جدید سائنسی علوم اِس مشاہدے کی بدولت وجود میں آتے اور نشو دنما پاتے ہیں۔

مغربی دنیا میں مشاہد ہے کی اہمیت کا احساس اُس وقت ہوا جب دہ مذہب سے بغاوت کررہی تھی۔ بلکہ مذہب کے نمائندہ، کلیسا کو مشاہدہ کی راہ میں سب سے بڑی رکا دٹ سمجھا گیا۔ کلیسا کا مغرب کو مشاہد ہے سے روکنے کا مسلد بھی سادہ تھا۔ خدا کا جونقت کلیسا نے تصنیچا وہ انسانی مشاہد ہے کی تو بین مرادف تھا۔ کلیسا کا خدا چید دن میں کا نکات بنانے کے بعد ساتویں دن آ رام کا طالب ہوا۔ اور اُس کے بعد آج تک ایک معطل قوّت بن کررہ گیا۔ جبکہ مشاہدہ ایسے خدا کے وجود کا تقاضا کرتا تھا جوا بھی اُس کے بعد آج تک ایک معطل قوّت بن کررہ گیا۔ جبکہ مشاہدہ ایسے خدا کے وجود کا تقاضا کرتا تھا جوا بھی تک نئی دنیا نمیں تخلیق کررہا تھا اور کا نکات میں ایک فعال اور مخار کُل قوّت کے طور پر موجود تھا۔ کلیسا کا خداز مین کے گردسورج کو گھمارہا تھا جبکہ مشاہدہ کے مطابق زمین سورج کے گرد گھو مرہی تھی۔ ہی کا نکات ایک معدائی زمین سورج کے گرد گھو مرہی تھی۔ کہ آ رہی ہے دمادم صدائے کن فیکون کہ آ رہی جہ دمادم صدائے کن فیکون کیسا جانتا تھا کہ مشاہدہ اُس کے بیرووں کو مذہب سے دور لے جائے گالہذا اُس نے مشاہدہ پریابندی لگادی اور اُس یابندی کی خلاف ورزی کرنے والوں کو بے دین (Heretic) قرار دے دیا۔

منیجہ ہم سب کو معلوم ہے۔ بالآخر مغرب نے کلیسا سے نجات حاصل کی بلکہ مذہب کو ہی خیر باد کہہ دیا۔ اب جو نظام تعلیم وجود میں آیا اِس میں ذات اور کا نئات کا مشاہدہ تو لازم تھا لیکن خدا کا مشاہدہ سرے سے غائب تھا۔ مغرب نے مشاہدہ کرنے کافن مسلمانوں سے سیکھا، مسلمانوں کو مشاہدہ کرنا قرآن نے سکھایا اور قرآن میں مشاہدے کا اولین مقصد اللہ کی ذات کو بچچاننا تھا۔ باقی باتیں ثانوی حیثیت کی حامل تھیں۔ یوں مشاہدہ جس مقصد کے لیے انسان کو سکھایا گیا تھا وہ فوت ہوگیا اور صرف مادی مشاہدہ رہ گیا۔ تا ہم مغرب نے کا نئات کا مشاہدہ کر کے نہ صرف سائنسی علوم میں اضافہ کیا بلکہ موجودہ سائنسی نظریات میں بھی انقلاب پیدا کردیا۔

مشاہدہ ایک منظم اور مربوط عمل ہے۔انسان کواللہ کی صفات وآیات کا مشاہدہ کرنا چاہیے، پھر اپنی ذات کے مشاہدہ پر توجد دینا چاہیے تا کہ اپنی ذات میں اعلیٰ صفات پیدا کی جا <sup>ک</sup>یں۔ اِس کے بعد ایپ ماحول کے فطری مظاہر، دریاؤں، سمندروں، پہاڑوں اورز مین سے پرے ستاروں اور کہکشاؤں کا مشاہدہ بھی کرنا چاہئے اِس طرح انسان کی شخصیت میں ایک توازن آ جائے گا۔ اور اُس کے قلب وذہن میں وسعت پیدا ہوگی۔ جوانسان کے انثرف المخلوقات ہونے کا بنیادی نقاضا ہے۔

اب ہم پرواضح ہوگیا کہ مشاہدہ ہی انسان کو خیوان سے جدا کرتا ہے، یہی سوچ کی بنیاد ہے ادر یہ کہ انسان تین طرح کا مشاہدہ کرتا ہے اللہ کی آیات کا ، اپنی ذات کا ، کا سنات کا ۔ تو اب سوال میہ ہے کہ اچھے مشاہد ے کا طریق کا راور معیار کیا ہو ۔ اِس کا جواب ہمیں قر آن سے ملتا ہے ۔ عزیز اللہ کے نبی تھے۔ اُن کا واقعہ قر آن کی سورہ البقرہ میں آیا ہے ۔ ایک دفعہ ایک اُجڑی ہوئی کبتی کے پاس سے گزرتے ہوئے اُن کے دل میں خیال آیا کہ اللہ اِس سی کو زندہ کیسے کر ے گا جب کہ اُس کے افراد تو کیا پتھر کے مکان بھی ز مین ہوں ہو چکے تھے۔ اُسی وقت اللہ نے اُن کو ایک کمی میند سلادیا کی سوسال کے بعد آپ اُٹھے تو اللہ نے آپ کی توجہ دوچیز وں کی طرف مبذول کر اُنی ایک تو اللہ نے آپ سے اپنا گدھا دیکے کہا جو اللہ م یوں کا ڈھانچہ رہ گیا تھا دوسرا مشاہدہ اللہ نے آپ کو آپ کے کھانے کا کروایا جو تازہ بیتازہ پڑا تھا وہی خوشہو، وہی ذا نقہ جوسو سال پہلے تھے۔ اِس مشاہد کے کو تا چہ کہ کہ کا کر ایا چو تازہ ہوں طرح مارتا اور پھر زندہ کرتا ہے۔ یہاں سے مشاہدہ کہ دو اصول واضح ہوتے ہیں چونکہ ہی دواصول قرآن کی طرح مارتا اور پھر زندہ کرتا ہے۔ یہاں سے مشاہدہ کے دو اصول واضح ہوتے ہیں چونکہ ہی دواصول قرآن کی طرح

نام دے دیۓ ہیں۔ پہلا اصول

اچھامشاہدہ ایک نظام یا شے کا اُس وقت تک مشاہدہ کرنا ہے جب تک اُس میں مزید تبدیلی کا امکان نہ رہے۔ یعنی ہمیں کسی چیز کا مشاہدہ کرتے رہنا چاہئے یہاں تک کہ اُس میں تبدیلی کا عمل رُک چائے۔ ایک تعلی کی مثال لیجئے آپ نے تعلی کے انڈے کا مشاہدہ کرنا شروع کیا انڈے سے ایک کیڑا برآ مد ہوالیکن جو شخص آخر تک مشاہدہ کرے گا اُسے معلوم ہوگا کہ انڈے میں سے برآ مد ہونے والا کیڑا آخر کا رُتلی بن جائے گا۔ ایک اور مثال گندم کی ہے۔ کسان نے نیچ ہویا، گرم اُ گی، آپ ہر مرحلہ پر مشاہدہ کرتے رہے یہاں تک کہ گندم بھوری ہوگئی، آپ کے جانے سے پہلے کسان نے گندم کا کر زمین پر ڈال دی ، لیکن بودے سے گندم کو ان اگ کرنے کا مرحلہ آپ نے نہ دیکھا یوں آپ کا مشاہدہ نا کمل رہا کیونکہ آپ بندر تن تبدیلی کا آخری مرحلہ ہیں دیکھ سے دیکھا یوں آپ کا دوسر الصول

اچھا مشاہدہ وہ ہوتا ہے جس میں آپ کے حواسِ خسہ استعال ہوں۔ آپ نے گلاب کا ایک پھول دیکھا۔ آپ نے اُسے چھوا، چکھالیکن سونگھانہیں۔ اب اِس مشاہدے میں سونگھنا ضروری تھالیکن وہ آپ نے نہیں کیا۔ ایسی صورت میں آپ کا مشاہدہ ناکمل رہا۔حواسِ خمسہ مشاہدہ کرنے میں خاص اہمیت رکھتے ہیں جو کسی مرحلہ پر کمنہیں ہوتی۔

مشاہد ے کے اِن دواصولوں کو کو ظر رکھنے کے لیے جس اہم عضر کی ضرورت ہوتی ہے وہ ہے صبر \_ طبیعت کی بے چینی ایتھ مشاہد ے کی راہ میں بنیا دی رُکاوٹ ہے۔ لوگ مشاہد ے کا شوق رکھتے ہوئے بھی اچھا مشاہدہ نہیں کر پاتے کیونکہ وہ اِن دونوں اصولوں سے ناواقف ہوتے ہیں اور طبیعت میں صبر کی کمی ہوتی ہے۔ صبر وحمّل سے کام لے کر با اصول مشاہدہ کرنے سے کرفان و ہدایت کے راستے انسان کے لیے کھل جاتے ہیں۔اور دہ ترقی کی منزلیں طے کر نا شروع کر دیتا ہے اور یہی انسانی زندگی کا مقصد ہونا چاہتے۔

یہ بھی ایک قرآنی اعجاز ہے کہ قرآن میں حواسِ خمسہ کا جس تر تیب سے ذکرآیا ہے اُس میں سب سے پہلے سننے کی قوّت ہے۔ اِس کیے نومولود کے کام میں سب سے پہلے اذان سناتے ہیں۔ جو اِس کی لوحِ احساس یرفقش ہوجاتی ہے اور اُس کی روح مطمئن ہوتی ہے کہ اُس نے ایک مسلم گھرانے میں آئکھ کھولی ہے۔ آنکھ کھلتے ہی ہر بچھا پنی آنکھوں سے اِرد گرد کی چیزوں کا مشاہدہ شروع کردیتا ہے۔ اِس کے نتیجہ میں اُس کے ذہن پر مرتسم ہونے والے اولین نقوش جو ہمیشہ اُس کے ساتھ رہتے ہیں ماں کی شخصیت کے مختلف پہلوؤں پرمشتمل ہوتے ہیں۔ وہ اُسے نور سے دیکھتا ہے جواُسے گود میں لیے ہوتی ہے۔اُس کے چہرے کے تاثرات پڑ ھتا ہے۔ ماں اُسے بار بار چُھو تی ہے۔وہ ماں سے میٹھی میٹھی با تیں کرتا ہے ماں اُسےلوریاں سُناتی ہے۔ وہ ماں کا دُود ھے پیتا ہےاور یوں اُس کے حواس خمسہ شب وروزا یک ہی شخصیت کا مشاہدہ کرتے ہیں۔ ماں وہ نظریہ ہے جو بچے کے پہلے مشاہدے کی پیداوار ہےاور چونکہ بیر مشاہدہ تازہ دل ود ماغ سے کیاجاتا ہے، کٹی سال تک ہوتا ہے اور پورے حواسِ خمسہ کے ساتھ ہوتا ہے اِس لیے پینظر بیمرتے دم تک انسان کے ساتھ رہتا ہے۔ بچپن سے لے کرجوانی تک انسان بے شار مشاہدات کرتا ہے۔افراد،اشیاء،جگہوں وغیرہ کے بارے میں اُس کا مشاہدہا تنا مضبوط نہیں ہوتا جتنا ماں کا نظر سے۔ ایک مسلمان بتج کو اُس کی ماں بچپن سے ہی اللہ کے بارے میں بتاتی ہے لیکن اُس میں بیچ کا مشاہدہ شامل نہیں ہوتا۔ وہ اللّٰہ پر اِس لیے یقین کرتا ہے کہ اُس کی ماں محبت اورخوف سے اللّٰہ کا نام لیتی ہے۔ تقریباً ۲۱ سال کی عمر کے بعدانسان با قاعدہ طور پر اللہ کی صفات کا مشاہدہ کرنے کے قابل ہوتا ہے۔اور اُس کی زندگی میں ایک نئے دورکا آغاز ہوجا تا ہے۔ یہاں بیدواضح کر ناضروری ہے کہ ۱۷ سال کے بعد اللَّد كي صفات كابا قاعدہ مشاہدہ شروع ہوتا ہے۔ جو ہرانسان كونصيب نہيں ہوتا۔ اكثر لوگ صرف اين ماں کے خدا پر یقین رکھتے ہیں اور اِسی یقین کے ساتھ ساری زندگی بسر کر دیتے ہیں۔اور شعوری طور پر اللّہ کو پیچان نہیں پاتے۔ ذاتی مشاہدے کا فقدان اُنہیں اللہ کی صفات کا براہ راست ادراک کرنے ہی نہیں ديتا\_

ماں کا تصور دراصل کسی فرد کا تصور نہیں ۔ میرمجت کا ایک ہمہ گیر آ فاقی نظریہ ہے۔ یعنی انسان دنیامیں آنے کے بعد جو پہلانظریہ قائم کرتا ہے وہ محبت کا ہوتا ہے۔انسان کے حواسِ خمسہ کا بھر پوراستعال اور وہ بھی کئی سال تک انسان کے ذہن پر ماں کی محبت کے پاکیزہ نقوش مرتم کردیتا ہے۔ اِس لیے وہ

بلوغت کو پینچنے کے بعدا پنی مرضی سے جو پہلانظرید کائم کرے گا۔ وہ بھی محبت کا بی ہوگا۔ دلچیپ بات میہ ہے کہ پیدائش کے بعد تفکیل پانے والے ماں کی محبت کے پہلے نظریے پر انسان کا اختیار نہیں ہوتا۔ وہ صرف اللّٰہ کی مرضی سے ہوتا ہے بلوغت انسان کی دوسری پیدائش ہے اب انسان ذ مہداری کے ساتھ سوبی سمجھ کر عملی زندگی میں قدم رکھتا ہے۔ محبت کا نظر بیاب بھی اُس کی زندگی میں کا رفر ما ہوتا ہے۔ مگر اب اُس کی ہیئت بدل جاتی ہے۔ اور انسان کو گہرے مشاہدہ سے کا م لے کر فیصلے کرنا پڑتے ہیں۔ اِن فیصلوں میں ہر شخص ذاتی اختیار کو بروۓ کا رلاسکتا ہے۔

دلچیں کی بات مد ہے کہ اللہ نے اپنی محبت سے آشنا کرنے کے لیے ماں کی محبت بطور بنیاد پہلے ہی فراہم کردی تھی۔اب مشاہدے سے پیدا ہونے والی محبت اپنی شدت میں زیادہ ہوتی ہے، اگر چہنوعیت وہی ہوتی ہے۔فرق صرف اختیار کا ہوتا ہے۔

انسان کا دنیا میں آنے کا مقصد اللہ ہے محبت ہے۔لیکن اِس محبت کو پیدا کرنے کے لیے مشاہد سے کی ضرورت ہوتی ہے۔ بیہ مشاہدہ کیسے کیا جائے؟ کیا ہمارے اردگرد موجود ہر چیز ایسے اندر بیہ قوت رکھتی ہے کہ اُس کا مشاہدہ اللہ کی محبت پیدا کردے۔ اِس کا جواب ہمیں قر آن سے ملتا ہے۔

قرآن میں خداشناسی کے لیے بعض آیات یعنی نشانیوں کا ذکر کیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنی پہچان کے لیے اِن نشانیوں کے مشاہدے کا تھم دیا ہے۔ اِس سے ظاہر ہوتا ہے کہ انسان کے لیے بعض چیز وں کا مشاہدہ اللہ تعالیٰ کی طرف جانے کا ذریعہ بنتا ہے۔ قرآن میں دی گئی اِن لا تعداد نشانیوں کو ہم ۳ اقسام میں تقسیم کر سکتے ہیں۔

ا\_قرآن

سب سے پہلا مشاہدہ تو بذات خود قرآن کا ہے۔ قرآن پڑھنے سے علم کے خزانے کھلتے ہیں۔ قرآن کا مشاہدہ گویا للّٰہ کا مشاہدہ ہے۔ یہ ایک حیرت انگیز امر ہے۔ جوں جوں انسان کے ذہن میں قرآن کی عبارات کا مفہوم واضح ہوتا ہے۔انسان کے اندراللّٰہ کی صفات کا ادراک بڑھتا جاتا ہے۔ ۲۔ کا سُنات کا مطالعہ

قرآن کا مطالعہ انسان کو اپنے ماحول اور معاشرہ کے مشاہدہ کی ترغیب دیتا ہے۔ انسان

دوسر بے لوگوں کے رہمن سہن ، خیالات ، اور فطرت کا مشاہدہ کرتا ہے اِس مشاہد بے کی بدولت ایک تصویر ظہور پذیر ہونے لگتی ہے مید تصویر کمل ہونے پر اللّٰد کی صفات اجا گر ہوجاتی ہیں ۔ قر آن میں جن اشیاء کے مشاہد بے کا خاص طور پر ذکر ملتا ہے مندر جد ذیل ہیں ۔ ا۔ سورج ، چا نداور ستار بے یعنی اجرام فلکی ۔ ۲۔ نبا تات یعنی درخت ، ٹیمول اور یود بے۔ ۳ ۔ دن اور رات کی تبدیلی اور دوسر بے موسی تغیر ات ۔ ۴ ۔ رن اور رات کی تبدیلی اور دوسر بے موسی تغیر ات ۔ ۴ ۔ رن یہ میں نشانیاں مثلاً پہاڑ ، دریا ، وادیاں ، صحرا، سمند راور آ بی مخلوقات ۔ ۴ ۔ روین ہی میں نشانیاں مثلاً پہاڑ ، دریا ، وادیاں ، صحرا، سمند راور آ بی مخلوقات ۔ ۲ ۔ انسان کی اپنی ذات یعنی میڈ یکل سائنس اور علم الا بدان ۔

تاریخ بھی ایک اہم مشاہدہ ہے جس سے ہمیں پتا چلتا ہے کہ اللہ کا غصہ کس طرح اور کس قسم کے لوگوں پر نازل ہوا۔ کونی قومیں اُس کے انعامات کی مستحق تھ ہریں اور کیوں؟ اِس کے لیے قر آن میں سیچ پلی قوموں کے قصے ملتے ہیں۔ اِسی طرح ہمیں زمین پر گھوم پھر کر عبرت ناک کھنڈرات کا مشاہدہ کرنے کی دعوت دی گئی ہے۔ پود بے کی پیدائش سے لے کر انسان کی پیدائش تک اور پھر اِن سب کی پرورش اللہ تعالیٰ کی رحمت ور بو بیت کا مشاہدہ ہے۔

یہ سب مشاہدات اللہ کی ذات سے محبت پیدا کرنے کے لیے ضروری ہیں۔ یہی انسان کا مقصد تخلیق ہے۔اِسی لیےانسان اشرف المخلوقات کے درجہ پرفائز ہے۔ آخر میں اپنی قوتِ مشاہدہ کا جائزہ لینے کے لیے مندرجہذیل سوالوں کے جواب دیجئے:

یہاں دوطرح کے مشاہدہ کی بات بھی ہوجائے۔ایک مشاہدہ خصوصی ہوتا ہے یعنی کسی ایک ہی چز پر توجہ مرکوز کر کے اُس کا مشاہدہ کرنا۔ مثلاً ایک باغ میں بہت سے بچے تھیل رہے ہیں آپ اُن میں سے صرف ایک بچے کا مشاہدہ کررہے ہیں ایسا کرتے وقت آپ اُس بچے کی ظاہری حرکات وسکنات کا مشاہدہ کرتے ہیں اور تھوڑی در میں آپ اُس کے کسی کام کے باطنی عوامل تک پچنچ جاتے ہیں۔ فرض سیجئے آپ دیکھتے ہیں کہ بچے دوسرے بچوں سے کھانے پینے کی چیز یں چھین رہا ہے۔ اِس حرکت کا مشاہدہ آپ فوراً کر لیتے ہیں۔ ظاہر ہے ہی حرکت بچے کی برتمیزی کو ظاہر کرتی ہے۔ لیکن تھوڑی در باحد آپ کوا حساس

ہوتا ہے کہ بچ اکیلا ہے اور صرف اُن بح پن سے چیزیں چھین رہا ہے جوابین ماں باپ کے ساتھ ہیں۔ وہ اکیلے بح ں سے بالکل تعرض نہیں کرتا۔ آپ اُس کا ایک گھٹے تک مشاہدہ کرتے رہتے ہیں۔ ایک گھٹے بعد ایک بڑی لڑکی آتی ہے اور اُس بح کو لے کر گھر کی طرف چل پڑتی ہے۔ آپ اُس کے پاس جاتے ہیں اور پوچھنے پر پتا چاتا ہے کہ اُس بح کے ماں باپ مرچکے ہیں وہ تنہا ہے۔ اور بڑے لوگوں کی توجہ حاصل کرنے کے لیے اُن کے بچوں سے چیزیں چھین رہا ہے۔ بیا یک خصوصی مشاہدہ تھا۔ عمومی مشاہدہ پارک میں موجود تمام بچ کی کا ہو سکتا ہے۔ یعنی بچ کون سے کھیل کھیلتے ہیں؟ پارک کے کس حصہ میں نچ زیادہ ہیں؟ کس وقت پارک میں بچ ک کی تعداد بڑھ جاتی ہے؟ کتنے بچ

اپنے والدین کے ساتھ ہیں اور کتنے اکیلے ہیں وغیرہ دغیرہ ؟ تاریخ میں اِس مثاہد ے کی ایک اچھی مثال رسول اللہ طلیقی کی وہ دعا ہے جو آپ ملّہ ک مشکل دور میں کیا کرتے تھے۔ کہ وہ <u>دون عمرٰ میں سے سی ایک کو سلمان</u> کردے۔ اِس دعا کے پیچھےدو عمومی اور دوخصوصی مثاہدات کا رفر ماتھے۔ دوعمومی مثاہدوں میں شامل تھے سلمان اور کفار اور دوخصوصی مثاہدوں کے مرکز دونوں عمر تھے۔

# ۵. تجزیه

جین پیا بے Jean Piaget کا شار بیسویں صدی کے عظیم ترین دانشوروں میں ہوتا ہے۔ ہردانشورا پنی سوچ کے حوالے سے پیچانا جاتا ہے۔ جین پیا بے Jean Piaget اِس لحاظ سے منفر دہے کہ اُس کی زندگی میسو چنے میں گزری کہ انسان سوچتا کیسے ہے؟ اُس کی تحقیق نے موجودہ دور میں پہلی دفعہ ایک منظم نظام فکر کا نعتین کیا جس کی ہدولت ہم سوچتے ہیں۔

دوسرے سوئس باشندوں کی طرح جین پیاچ Jean Piaget بھی مذہب سے کوئی خاص لگا ونہیں رکھتا تھا۔لیکن اللہ کی ذات بتا کر یا بغیر بتائے کس سے کب کیا کام لے ریہ سجھنا انسان کی دسترس میں نہیں۔جین پیاچ Jean Piaget کے بارے میں بھی یہی رائے قائم کی جاسمتی ہے۔ اُس کی تحقیق نے جہاں مغربی دنیا کے نظام تعلیم میں انقلاب ہر پا کیا و میں اُس کی تحقیق کے بعض پہلو قرآن فہمی کے لیے کلیدی کردارادا کرتے ہیں۔

انسانی ذہن سوچتا کیسے ہے؟ ہم کس طرح نے خیالات پیدا کرتے ہیں اور کس طرح موجودہ نظریات کوتبدیل کرتے یا وسعت دیتے ہیں؟ اِس حوالے سے جین پیا چJean Piaget کی تحقیق کااب تک کوئی مد مقابل نہیں ہے۔ اِن سوالوں کے جواب کی خاطراُ س نے خاص طور پر بچّوں کا مشاہدہ کیا۔ بچّوں کے ساتھ بہت سے با قاعدہ کھیل کھیلے جن سے اُن کے سوچنے کے انداز کا پتا چلایا۔ وہ دن بھر پارک میں بیٹھا بچّوں کا مشاہدہ کرتا رہتا۔ ہم اِس باب کا آغاز جین پیا چ Jean Piaget کی تحقیق سے کرتے ہیں۔ یوں تو اُس کی ۲۳ کتا ہوں اور سینکٹر وں تحقیق مقالات کا احاطہ کرنا ممکن نہیں لیکن یہاں ہم اُس کی تحقیقات کا اجمالاً تذکرہ کریں گے جن کی بدولت ہمیں اپنے مضمون کو آگے بڑھانے میں مدد ملے گی۔

سب سے پہلے تو حیین بیاج تو حیین بیاج Jean Piaget نے بتایا کدانسان مشاہدہ کرنے اور سوچنے کے بعدایک رائے قائم کرتا ہے پھراپنی رائے اور مشاہدات کوایک'' فائل'' میں ڈال دیتا ہے۔ انسانی دماغ اپنے اندر سینکڑوں فائلیں رکھتا ہے۔ ہرفائل ( جس کوانہوں نے schmata کا نام دیا) میں مختلف نوعیت کی معلومات ہوتی ہیں۔مثلاً''ماں'' کی فائل میں ہمیں اپنی ماں کی شکلیں، قد وقامت، پند نا پند اور کی طرح کی معلومات مل سمتی ہیں۔ یہاں ہمیں حقائق اور تاریخیں بھی ملتی ہیں۔مثلاً ہماری

انسان کا مشاہدہ اِن فائلوں کی تعداد یا کسی فائل کے جم میں اضافہ کا سب بنتا ہے۔مثلاً ہوسکتا ہے کہ آپ نے کسی معروف شخصیت کے بارے میں پڑھا ہویا سُنا ہو۔ آپ کی فائل میں فقط دوسروں کی رائے ہی محفوظ ہوگی۔جس دن آپ اُس سے ملیں گے آپ کی فائل میں چند لمحوں میں بہت کچھا ضافہ ہوجائے گا۔ اگر ہم انسانوں سے متعلق بننے والی فائلوں کو حضرت عمر کے قول کی روشنی میں دیکھیں تو کسی انسان کی فائل اُس وقت کیمل ہوتی ہے جب ہم اُس کے ساتھ مندرجہ ذیل میں سے کو کی ایک معاملہ کرتے ہیں۔

جین پیایچ Jean Piaget کے مطابق انسان کے دماغ میں جتنی زیادہ فائلیں ہوں گی اور اُن فائلوں میں جتنی زیادہ معلومات ہوں گی انسان اتنا ہی زیادہ ذہین ہوگا۔ ظاہر ہے فائلوں کی تعداد بڑھانے یا معلومات میں اضافہ کرنے کے لیے ہمیں مزید مشاہد سے کی ضرورت ہے۔انسانی ذہن معلومات ےعلادہ دوسری قتم کی فائلیں بھی اپنے اندر محفوظ رکھتا ہے۔ اُن کے بارے میں مزید گفتگو نتیجہ کے باب میں ہوگی۔ یہاں یہ بتانا مقصودتھا کہ انسانی ذہن بہت ہی فائلوں کو اپنے اندر سیٹے رکھتا ہے اب ہم آتے ہیں تجزیر کی طرف۔

## تجزیہ کیا ہے؟

تجز بیہ مشاہدہ کے بعد کاعمل ہے۔ مشاہدہ سے حاصل ہونے والی معلومات انتہائی تیز رفتاری کے ساتھ ہمارے دماغ میں داخل ہوتی ہیں۔ سب سے پہلے تو حواسِ خمسہ سے داخل ہونے والی معلومات آپس میں نگراتی ہیں مثلاً آپ کمرے میں بیٹھے ہیں۔ باہر سے آپ کوقد موں کی چاپ سنائی دیتی ہے۔ پھر ایک فرد کمرے میں داخل ہوتا ہے۔ آپ دیکھتے ہیں کہ وہ آپ کا دوست ہے۔ اِس کے بعد آپ کے دوست کی شکل اُس کے قد موں کی آ واز سے ل جاتی ہے آپ ہمیشہ کے لیے اُس کے قد موں کی آ واز کو اُس کی شکل سے وابستہ کرد سے ہیں۔ اور قد موں کی آ واز سُنے ہی آپ آنے والے کو پہچان لیتے ہیں۔

آپ باور چی خانہ میں کھڑ ے ہیں جہاں ائر کنڈ یشنر اور بلینڈر چل رہے ہیں وہیں ایک بچرد رہا ہے۔ ایک خاتون چیخ کراپنے بڑے بیٹے کو بلار ہی ہیں تیز پکھا چلنے کی وجہ ہے دیوار پرلٹکا درجہ حرارت کا آلہ دیوار سے نگرا کرایک آواز پیدا کر رہا ہے۔ ایک سینڈیا اِس سے بھی کم عرصے میں آپ کے دماغ کا تجزیر کرنے کا شعبہ سب آوازوں کوالگ الگ چیز وں سے منسوب کر دیتا ہے اور آپ ہرایک آواز سے آواز پیدا کرنے والی چیز یا شخص کو پہچان لیتے ہیں۔ اِس طرح ہم چیز وں کے ذائقے، بد ہو یا خوشہوکو اِن چیز وں کے ساتھ ملاتے ہیں۔ اور ایک ایک چیز کا لگ پیچان لیتے ہیں۔ جب کوئی چیز حواسِ خمسہ کے مشاہدے ساتھ ملاتے ہیں۔ اور ایک ایک چیز کوالگ الگ پیچان لیتے ہیں۔ جب کوئی چیز حواسِ خمسہ کے مشاہدے چیز کی فائل ڈھونڈ تا ہے۔ اگر اُس کی فائل مل جائے تو یہ معلومات مرتب ہوجاتی ہیں تو دماغ اُس ایک نئی فائل کھول لی جاتی ہے۔

مثال کے طور پر رسول اللہ ظلیقہ نے ایک صحابیؓ کے بارے میں فرمایا کہ وہ جنتی ہے۔ بیسُن کر حضرت عمرؓ اُس صحابی کے مہمان ہو گئے تا کہ دیکھ سکیں ، اُس میں کیا خاص بات تھی ۔ آپ نے اُس کی ہر حرکت کا مشاہدہ کیالیکن کوئی ایسی بات نہ پائی جو غیر معمولی ہو۔حضرت عمر ؓ کو یقین تھا کہ رسول اللہ طلیقۃ کی بات سچ تھی اور اُس صحابیؓ میں ضرور کوئی ایسی خوبی موجودتھی ۔ آخر آپ نے اُس سے دریافت کیا ایسی کیا بات

ہے جس کی وجہ سے رسول اللہ طلیقہ نے آپ کوجنتی ہونے کی خوشخبری دی صحابیؓ نے بتایا اس کی عادت تھی کہ ہر شب سونے سے پہلے ہر فر دکو معاف کر دیا کر تاتھا، خلاہر ہے بیالفاظ اُس صحابیؓ کی فاکل میں ایک اضافہ تھا بات سمجھ میں آگئی اور حضرت عمرٌ واپس لوٹ آئے۔

اب اگر جین پیا بے Jean Piaget کی تحقیق کی روشی میں دیکھا جائے تو رسول اللہ تلقیق نے جب یفر مایا تو کئی صحابہ ڈوہاں موجود تھے۔سب نے بات سنی سب نے اس کو تیج جانا۔سب نے اس صحابی کے حوالے سے دماغ کی فاکل میں یہ بات شامل کر لی کہ وہ جنتی تھا جو کہ بلا شبہ ایک اعز از تھا۔لیکن حضرت عمر کے دماغ میں ایک سوال انجرا: کیوں؟ حضرت عمر نے صحابی کا تین دن اور تین را تیں مہمان بن کر مشاہدہ کیا۔ آخر کارسوال کرنے پراُن کے مشاہدے میں ایک نگی بات آئی جود دسروں کے دماغ میں نہیں آسکی۔ حضرت ممر ک کی یہ فاکل اب اپنے اندراضا فی معلومات رکھتی تھی۔ ان اضافی معلومات کی وجہ سے وہ اب دوسروں سے زیادہ ذہین مانے جا کیں گے۔حضرت عمر کی تخص دوسرے مواقع پر بھی نظر آتا ہے۔اور یہی اُن کی ذہانت کی دلیل ہے۔

گہرامشاہدہ تیزرفتاری سے دماغ کے اندرداخل ہوتا ہے۔ جہاں وہ تیزی سے تجزید کی مشین کوحرکت دیتا ہے۔ دماغ میں موجود فائلیں ٹھلنا شروع ہوجاتی ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ اُس سے متعلق کنٹی فائلیں ہمارے دماغ میں موجود ہیں۔ ہماری کوشش ہوتی ہے کہ بیہ معلومات موجودہ فائلوں میں کہیں چلی چائیں ایسا نہ ہونے کی صورت میں نئی فائل جنم لیتی ہے۔ نئی فائل میں ہم مواز نہ بھی کرتے ہیں نئی چیز کا پہلے سے موجود چیز وں سے اور بیا کیا ہم بات ہے۔ مشلاً ہم کسی کو ہاتھی کے بارے میں بتائیں تو ہم کہیں کے کہ بید زرافے جتنا کہا ہے۔ اب اِس کے لیے ضروری ہے کہ اُس فرد نے زرافہ دیکھا ہو۔ تا کہ وہ مواز نہ کر سے۔ اگر زرافہ کی فائل موجود نہ ہوتو ہمیں نا ہے کہ یہا نے (فٹ، میٹر) کا سہار الینا ہو گا۔

یپی صورت جذبات کی ہے۔ہم ماں کے پیارکوجانتے ہیں۔ پھر جب ہمیں پتا چلتا ہے کہ اللہ ہم سے ماں کی نسبت ستر ٹنا زیادہ پیارکرتا ہے تواب ہمارے پاس ایک پیانہ ہے اللہ کے پیارکونا پنے کا۔ اب ہمارے پاس تمام مشاہدات کی روشنی میں اللہ کی محبت کی ایک فائل ہے جس کا مواز نہ ماں کی محبت سے کیا جاسکتا ہے۔

کا فرکون ہے؟ اِس نظریے کی روشنی میں تو کا فروہ ہے جس نے نا کا فی مشاہدات کے ساتھ جو

فائل تخلیق کی ہے وہ اپنے اندر نا کافی معلومات رکھتی ہے۔ بیفائل نامکمل ہے۔اللہ چاہتا ہے کہ وہ مزید مشاہدہ کرےتا کہ اُس کی فائل مکمل ہو، اِس مشاہدے کے لیے جن نشانیوں کی ضرورت ہے اُن کا ذکر ہم پچچلے باب میں کر چکے ہیں۔

ایک کافر کی فائل میں اللہ کے بارے میں معلومات اُس کے اپنے مشاہدے پر مشتل نہیں ہوتیں۔ اِن کے اصل ماخذ اُس کے ہز رگ، قرابت دار، مذہبی اور سیاسی رہنما، اُس کے دوست بلکہ اُس کی اپنی خواہشات ہوتی ہیں۔وہ جسے مشاہدہ سمجھتا ہےوہ دراصل دوسروں کی سوچ ہوتی ہے۔دوسروں کی رائے کو مشاہدہ تصور کرنا ایک ایسی خامی ہے جوانسان کے تجزید کو بگاڑ دیتی ہے انسان غلط نیتجوا خذ کرتا ہے اور گمراہ ہوجا تا ہے۔

اب ہم آتے ہیں جین پایے Jean Piaget کی ایک اور تحقیق کی طرف جین پائے نے بتایا ہے کہ قدرتی طور پر د ماغ کی فائل میں خالق کا تصور محفوظ ہوتا ہے۔ ہر بچہ سیجھتا ہے کہ اُس کے اردگرد ہر چیز کا کوئی خالق سے یا تو اُس چیز کوانسان نے بنایا ہے یا پھرخدانے۔ بیا کی دلچیپ اورا ہم تحقیق ہےجس کا مطلب بیہ ہوا کہ ہمارے مشاہدے میں آنے والی ہر شے کا ایک خالق ہونا چاہئے۔انسان کا ذہن پیشلیم ہی نہیں کرتا کہ کوئی چیز خالق کے بغیر وجود میں آسکتی ہے۔خاص طور پراپنی فائل مکمل کرنے کے لیے بچوں کو بیجانے کی ضرورت پڑتی ہے کہ بیہ چیز کس کی ہے؟ پاکس نے بنائی ہے؟ پا بیہ کہ کیسے بن ہے؟ انسانی ذہن مشاہدہ کے بعد تجزیہ کے مرحلے میں بہ ضرورسوچتا ہے کہ مشاہدہ میں آنے والی چزوں کو س نے بنایا ہے۔ اِس لیے قر آن نے بار بار سو چنے یعنی تجزیہ کرنے کی دعوت دی ہے ہمیں تا کید کی گئی ہے کہ ہم مخصوص نثانیوں کودیکھ کر نمور کریں کہ وہ کیسے کا م کررہی ہیں۔مثلاً بارش کیسے ہورہی ہے؟ انسانی حیات کیسے وجود میں آرہی ہے؟ یود بے کیسے اُگ رہے ہیں؟ قر آن جگہ جگہ'' کیسے'' کاسوال یو چھتا ہے۔ جب ہم'' کیسے'' کے بارے میں سوچنا شروع کرتے ہیں تو لامحالہ بیہ سوال ہمیں'' کون'' تک لے جاتا ہے۔ یوں سمجھئے کہ'' کیے'' او ہے کاٹکڑا ہے جو تجزیبہ کے مرحلے پڑھنچ کر'' کون'' کے مقناطیس سے چیک جاتا ہے۔ ہز'' کیے'' کا سوال فطری طور پر'' کون'' کی منزل پر لے جاتا ہے یہ ایک فطری امر ہے جس کو جين پاي=Jean Piaget نےابن تحقيق سے ثابت کيا۔ انسان ہمیشہ سے ہر چیز کا خالق کسی نہ کسی کو سمجھتا تو آرہا ہےاب تک وہ سمجھتا تھا کہ خالق کے

بہت سے مددگار ہیں کیونکہ وہ بیسب پچھٹو دخلیق کرنے سے یا تو قاصر ہے یا اُسے سب پچھنجلیق کرنے میں مدد درکار ہے۔ انسان نے دیکھا کہ وہ خود تخلیق کرنے میں تھکن محسوں کرتا ہے اور مدد کا طالب ہے پھر جب خدا کو بہ حیثیت خالق دیکھنے کا وقت آیا تو اُس نے خدا کا مواز ندا پنی ذات سے کرلیا اور تجزیم کرکے ثابت کرنے کی کوشش کی کہ خدا بھی مدد کے بغیر سب پچھنہیں بنا سکتا یوں خدا کے شریک وجود میں آگئے۔ مسلہ یہ ہوا کہ کا ننات میں تخلیق کاعمل صرف دوہ ستیوں کے اختیار میں ہے ایک اللہ کی ذات ہے اور دوسرا انسان ۔ اِن دونوں کے علاوہ سوچ کے بل پر کوئی تخلیق نہیں کر سکتا تو لاحالہ انسان نے اطور تخلیق کا راللہ کو انسان ۔ اِن دونوں کے علاوہ سوچ کے بل پر کوئی تخلیق نہیں کر سکتا تو لاحالہ انسان نے اطور تخلیق کا راللہ کو انسان ۔ اِن دونوں کے علاوہ سوچ کے بل پر کوئی تخلیق نہیں کر سکتا تو لاحالہ انسان نے اطور تخلیق کا راللہ کو کا نئات کے خالق اور رہ کی جو فائل بنائی مشاہد ے کے بغیر اُس میں اُس کے مددگارڈ ال دیے۔ این کانت کے خالق اور رہ کی جو فائل بنائی مشاہد ے کے بغیر اُس میں اُس کے مددگارڈ ال دیے۔ میں تیزل کی طرف گا مزن ہوتا ہے۔ تقریباً پچھلے دوسو سال سے بیصورت حال یکسر بدل گئی ہے۔ اس کا دینی نظام سوچتا ہے کہ وہ خود تو تخلیق کار ہو سکتا ہے خدانہیں۔ یعنی اُس کی ماڈ مو کی چند ای دی زوں پر تو ''خود ١

ساختہ' کی مہر لگائی۔ کاپی رائٹ کے قوانین وضع کیے لیکن اللہ کی بنائی ہوئی چیزوں کواتفاق یا ارتفاء کا نام دے دیا۔ انسانی تاریخ میں ایسادور بھی نہیں آیا کہ اُس نے اپنے علاوہ کسی خالق کا نام ہی غائب کر دیا ہو اور کا نئات اور دوسرے موجودات بلکہ اپنی ذات کے ظہور کوخالق کے بغیر تسلیم کر لیا ہو۔ پہلے انسانی تجزیر ایک سے زیادہ خالق بنالیا کرتا تھا۔ اب انسان خالق کے بغیر چیزوں کا تجزیر کرتا ہے۔ ایک سے زیادہ خداؤں کی وجہ سے اُس کی شخصیت بہت سے خالوں میں بٹ گئی تھی۔ ایسا کر نے سے وہ دباؤ کا شکار ہوا اور اُس کی تخلیقی صلاحیتیں سلب ہو گئیں۔ آج کے دور میں جب اُس نے خالق کی ذات سے ہی انکار کردیا ہے تواب وہ ہر پابندی سے آزاد ہوگیا۔ اُس کی تخلیق صلاحیتیں کسی بندش کو قبول نہیں کرتیں۔ اُس نے تمام

حدود منادیں۔وہ بھر گیا۔ نتیجہ بیالکا کہ وہ لا تعداد دہنی، جسمانی، نفسیاتی اور روحانی بیاریوں کا شکار ہے۔ یہاں بیہ بات بھی اہم ہے کہ جو تجز بیاللہ کی ذات کو شامل کر کے کیا جائے وہ Human Brain کی سطح پر ہوتا ہے۔ بیر تجز بیہ ہمترین ہوتا ہے کیونکہ اِس میں ہم سکون کے ساتھ چھپلی تمام معلومات لیعنی فائلوں سے فائدہ اٹھاتے ہوئے تجز بیکرتے ہیں،اگر اللہ کی ذات کو تجز بید میں شامل نہ کریں تو دوسرا مرحلہ Mammal Brain کا آتا ہے جہاں ہم تجز بیکرتے وقت لوگوں پر انحصار کرتے ہیں

-2-

دوسر بولوگوں کی رائے، اُن کی پیند، نا پیند ہمار بے تجزید کا حصہ بن جاتے ہیں جس کے نتیجہ میں قائم ہونے والے نظریات اور فیصلے کمز ورہوتے ہیں چونکہ وہ لوگوں کو ذہن میں رکھ کر قائم کیے گئے ہیں اور اللہ کی پیند اور ناپند کو نظر انداز کیا گیا ہوتا ہے اس لیے لوگوں کی رائے تبدیل ہوتے ہی ہمارے نظریات کی عمارت زمین بوس ہوجاتی ہے۔ اِس کے ساتھ ہی ہم شدید مایوی کا شکار ہوتے ہی ہمارے نظریات کی سط میں اوگوں کے دماغ میں جھا تک کر اُن کی فائلوں کو کھولا جائے تو اُن میں اللہ کی ذات بطور رب اور خالق نظر بیں آئے گی۔ چونکہ ہرنی فائل کے بننے میں پہلے سے موجود فائل اہم کر دارادا کرتی ہے اس لیے نئی فائلوں میں بھی اللہ کی ذات تجزید کا حصہ نہیں بنتی۔ بلہ عوام کی رائے تو اُن میں اللہ کی ذات بطور رب اور خصہ ہوتی ہے۔ تو فائل کی معلومات والا نظریہ غلط ہونے کی صورت میں انسان شد ید کر بر کا شکار ہوجا تا

کرب کا شکار ہوتے ہی انسان پر تجز میکر نے کے دورائے تل جل جاتے ہیں۔ یا تودہ ایک سیڑھی او پر Human Brain کے درجہ پر جاسکتا ہے۔ جہاں پر وہ اپنے ماضی کی تمام فائلوں کو دوبارہ کھولے گا۔ اِن کا تجز میکر ے گا تو اُت احساس ہوگا کہ اِن فائلوں میں تو کہیں اللہ کی پیند، ناپسند کا خیال ہی نہیں رکھا گیا اُس کا تجز میاسے بتائے گا کہ اُس کی فائلوں کے سارے اجزا تو لوگوں کے حوالے سے تھے کیونکہ اُس نے اپنے آس پاس موجود لوگوں کی رائے کو اہمیت دیتے ہوئے فائلیں بنائی تھیں۔ یہ معلوم ہوتے ہی وہ اپنی فائلوں کو نئے سرے سے لکھے گا۔ تمام فائلوں کا تجز مید دوبارہ کر کے اپنی زندگی کو تبدیل فائلوں کا تجز میکر ماپڑ تا ہے۔

دوسراراسته ب Reptile Brain کا-انسان کولوگوں سے طیس لگے، اُس کے اراد ب لوٹ جائیں یا اُس کے نظریات غلط ثابت ہوں تو وہ لوگوں کی غلامی چھوڑ کراپنے جذبات کی غلامی اختیار کر لیتا ہے۔ وہ ہر پابندی اور حد سے تجاوز کر جاتا ہے۔ اُسے پہلے تو اللہ کا خیال نہیں تھا۔ اب وہ لوگوں کو بھی نظر انداز کردیتا ہے۔ ایسا انسان اپنی فائلوں کا جنونی انداز میں دوبارہ تجزیر کرتا ہے اور چُن چُن کر ایسے لوگوں کے نام محوکردیتا ہے جن سے متاثر ہوکر اُس نے نظریات قائم کیے تھے۔ اب وہ صرف دسیں،

میرا شوق، میری لذت، میرا مزا'' کی فکر کرتا ہے۔اور باقی سب کچھ یہاں تک کہا پنے آپ کو بھی بھلا کر خودلڈ تی میں مشغول ہوجا تا ہے یہی وہ حالت ہے جس کے بارے میں اللہ نے قرآن میں کہا ہے کہ اُن لوگوں کی طرح مت ہوجانا جنہوں نے اللہ کو بھلا دیا تو اللہ نے اُن کوا پنی ذات سے عافل کردیا۔خودلد تی کی سطح پڑھی انسان کا تجزیہ جاری رہتا ہے وہ مزیدلذت کے لیے شب وروزکو شاں ہوتا ہے جوا ُس کی جبلت بن جاتی ہے۔

آخر میں ایک دلچپ بات جین پیا ہے وضع کردہ نظام تعلیم میں اللہ کی ربوبیت کا کوئی بتانے والا کہ ہر بتی ہر چیز کے خالق کا نام پو چھتا ہے۔ اپنے وضع کردہ نظام تعلیم میں اللہ کی ربوبیت کا کوئی ذکر نہیں کرتا۔ وہ یہ نہیں بتا تا کہ بچوں کو اللہ کے خالق ہونے کا درس کیسے دیا جائے۔ وہ اِس بارے میں خاموش رہا۔ اِسی لیے مغربی تعلیم جاندار اشیاء کو ایک ارتقاء کی لڑی میں پر وکر اللہ کی خالقیت اور ربوبیت سے مبر آ کردیتی ہے۔ اِس نظام تعلیم سے مستفید ہونے والے بمشکل اپنے تجزیبے میں اللہ کی ذات کو شامل کرتے ہیں۔ اِس نظام تعلیم سے مستفید ہونے والے بمشکل اپنے تجزیبے میں اللہ کی ذات کو پڑھتے ہیں، قرآن پڑھتے ہیں کی نزیر اثر مسلمان بیج بھی اِسی مغربی نظام تعلیم کی مرہونی منت ہیں۔ ایس لیے اُن میں اللہ کا نام نہیں۔ وہ اپنی روز مرہ زندگی کا تجزیب کرتے ہوئے اللہ کی ذات کو مزوری نہیں سیجھتے۔ یہی تضاد اُن کی قلار کو مفلوج کے رکھتا ہے۔ جدید مسلم ذہن کی آدھی فا کلوں میں اللہ کا ذکر ہے آدی اِس سے خالی ہیں۔ اِس اللہ کا نام نہیں۔ وہ اپنی روز مرہ زندگی کا تجزیب کرتے ہوئے اللہ کی ذات کا ملہ کر مغربی ذہن اِس سے خالی ہیں۔ اِس کی مزیر معلوج کے رکھتا ہے۔ جدید مسلم ذہن کی آدھی فا کلوں میں اللہ کا مغربی ذہن اِس سے خالی ہیں۔ اِس کی ملہ کی مع میں معالی معان ہوں میں ہر طرف منا فقت نظر آرہی ہے مغربی ذہن اِس کے رکس گلیتا اللہ کے نام سے خالی ہے۔ اسلام لانے کی صورت میں مغرب کا مسلمان اینی ہر فاکل اللہ پر ایمان کی روشن میں سے سرے مغربی دیتا ہے، گر پیدائی معار میں ان اور بے معنی کی کی کی میں تکی میں نہ کی اور ہی ای مرام رہ ہو کی ایں ایں اور ہیں

حقیقت میہ ہے کہ سائنسی ترقی میں تجزبیکا بڑا ہاتھ ہے جہاں انسان نے مشاہدہ کرنے کے لیے دور بین اور خورد بین ایجاد کی ہیں۔وہیں تجزبیکر نے کے لیے بھی مشین بنائی ہے۔ اِس کا نام ہے کمپیوٹر ۔ آج کمپیوٹر سے بیشار کا م لیے جاتے ہیں لیکن پہلے پہل کمپیوٹر تجزبیکر نے کے لیے ہی بنا تھا۔ اور آج محبور کی بیوٹر سے بیشار کا م لیے جاتے ہیں لیکن پہلے پہل کمپیوٹر تجزبیکر نے کے لیے ہی بنا تھا۔ اور آج محبور کی بیوٹر سے بیشار کا م لیے جاتے ہیں لیکن پہلے پہل کمپیوٹر تجزبیکر نے کے لیے ہی مشین بنائی ہے۔ اِس کا نام ہے کمپیوٹر ۔ آج کمپیوٹر سے بیشار کا م لیے جاتے ہیں لیکن پہلے پہل کمپیوٹر تجزبیکر نے کے لیے ہی بنا تھا۔ اور آج محبور تح میں بیوٹر تجزبیکر نے کے لیے ہی بنا تھا۔ اور آج کم کمپیوٹر تجزبیکر نے کے لیے ہی بنا تھا۔ اور آج محبور خال کا م بیوٹر تکا م میں بیوٹر ہے ہے ہیں بیا کہ مال کے بیا تھا۔ اور آج محبور خال کا جاتے ہیں لیکن پہلے پہل کمپیوٹر تجزبیکر نے کے لیے ہی بنا تھا۔ اور آج محبور تحزبیکر نے کے لیے ہی بیا کہ بیوٹر تح میں بی بیا تھا۔ اور آج محبور خال کا جاتے ہیں لیکن پہلے پہل کمپیوٹر تجزبیکر نے کے لیے ہی بنا تھا۔ اور آج محبور تحزبیکر نے کے لیے ہی بی جہاں کہ میں بھی جارہ ہو تا ہے۔ صنعت کار کی میں بھی جا پانی ماہرین نے محبور تحزبی تک ہے ہیں ہے ہیں بیا تھا۔ اور آج محبور تحزبی کی بی جاتے ہیں ہے ہی بیا تھا۔ اور آج ہے ہیں اس میں بیل کی بی جاتا ہے ہیں ہی ہی ہے ہیں۔ اور جا پانی کی منہ جی تر تی نے مصنوعات کا معیار جانچنے کے لیے بہت سے تجزبیا تی طریقہ وضع کیے ہیں۔ اور جا پنی کی منہ جی تر تی ہے ہیں ہے ہی ہے ہی ہے ہی ہے ہی ہے ہیں ہے ہی ہے ہیں ہے ہی ہی ہے ہی ہی ہے ہی ہی ہے ہے ہی ہے ہے ہی ہے ہی ہے ہے ہے ہی ہے ہی ہے ہی ہے ہے ہی ہے ہی ہے ہی ہے ہی ہے ہے ہی ہے ہی ہے ہی ہے ہی ہے ہی ہی ہے ہے ہی ہے ہی ہی ہ ہی ہے ہی ہے ہی ہے ہے ہے ہی ہے ہی ہے ہے ہ

میں اِن کابڑا حصہ ہے۔ اِن کی بدولت اُنہوں نے دنیا بھر کی تجارتی منڈیوں پر قبضہ کرلیا ہے۔ ت**جزیہ اور میڈیا** 

تجزید کرتے وقت جہاں انسانی دماغ مشاہد ے سے حاصل ہونے والی معلومات کو یکجا کرتا اور اُنہیں پہلے سے موجود معلومات سے ملاتا ہے وہیں تجزید کے مرحلے میں انسانی ذہن مشاہد ے سے حاصل ہونے والی معلومات میں سے پچ اور جھوٹ کو چھانٹ بھی لیتا ہے۔ مثلاً افریقہ کے بارے میں آپ کوئی بات سنیں یا پڑھیں اور آپ کو یہ خبر ملے کدافریقہ میں کینگر وؤں (Kangaroos) کی تعداد بہت کم رہ گئی ہے تو آپ اپنے دماغ میں موجود افریقہ کی فائل میں دیکھ سکتے ہیں کہ افریقہ میں کینگر ونہیں پائے

سب مشاہدات کا تجزیر کرتے وقت ہم تیار رہتے ہیں کہ ہمیں پچ کو جھوٹ یا حقیقت کو مبالغہ آرائی سے الگ کرنا ہے۔ قرآن اور حدیث کے علاوہ کوئی بھی اییا مواذ ہیں جسے ہم یقین کے ساتھا پنی فاکل کا حصہ بنالیں۔ زیدن و آسان میں پھیلی ہوئی اللہ کی نشانیوں میں بھی کوئی شک نہیں ہے۔ اللہ نے قرآن کی طرح اُن کو بھی آیات کہا ہے جس کا مطلب ہے کہ اُن کے تچ ہونے کا ذمہ اللہ کا ہے۔ اور جس چیز کے پچ ہونے کا ذمہ اللہ لے لے اُس کے مشاہد سے میں جھوٹ کی آمیزش کی گھا تیں رہتی۔ وہ ہاں چیز کے پچ ہونے کا ذمہ اللہ لے لے اُس کے مشاہد سے میں جھوٹ کی آمیزش کی گھا کہ تی نہیں رہتی۔ وہ ہاں بہیں تجزیر کرتے ہوئے بیڈون نہیں ہوتا کہ جس چیز کا مشاہدہ کیا گیا ہے وہ پچی تھی ہوئی کی تجائش نہیں رہتی۔ وہ ہاں کے پاس بیعلم ہے کہ اللہ نے ایک خلیے سے لے کر دور در از کی کہ کٹا و ک تک ہر چیز حق کی تھی ہیں ۔ مسلمانوں معلومات کی صحت پر اعتراض ہوا ور دماغ کی بہت سی قوت اور وقت تجزیر کرنے کے مرحلے میں سچ اور

چونکہ مسلمانوں کے تقریباً تمام علوم قرآن اور حدیث سے پھوٹے اس لیے اِن میں جھوٹ کی آمیزش کم رہی۔ یا یوں کہیئے کہ مغرب کے مقابلے میں اب بھی نہایت کم ہے۔ اِس کا فائدہ سے ہوا کہ مسلمان مفکرین بہتر طریقے سے مشاہدہ اور تجز ہیکر پائے۔اور تھوڑے بی عرصہ میں بہت سے بے علوم کو وسعت دے گئے۔ بوعلی سینا کی طب سے لے کرائن خلدون کے مقد مہتک آپ دیکھتے ہیں کہ مسلمانوں نے بہت سے مردہ علوم میں جان ڈال دی۔ اِس میں بڑاعمل دخل مشاہدے کی سچائی کا تھا جس کے بعد

تجز بینهایت آسان ہو گیا۔ مسلمانوں اور غیر مسلمانوں میں فرق واضح تھا۔ مسلمانوں کے مشاہدے کے منابع ہمیشہ جھوٹ سے مُمر اربے ہیں اور بی منابع ہر گھر میں موجود تھے۔ اِس لیے مسلمان رَّر رَّر کر سنیملتے رہے۔ زوال کیا ہے؟ انسانی صلاحیتوں کا زنگ آلود ہوجانا یا غلط سمت اختیار کر لینا، لیکن چونکہ بیعکل افراد کی ذات کے اندرواقع ہوتا ہے اس لیے کسی قوم کے زوال کا احساس اُس وقت ہوتا ہے جب وہ دوسروں کی غلام بن جائے یا معاشی طور پر مشحکم ندر ہے۔ ور نہ اصل زوال تو اُس قوم کے افراد کی ذات کی پہلے شروع ہو چکا ہوتا ہے۔ ہر قوم کا زوال اُس کے افراد کی ذات سے شروع ہوا اور اپنے افراد کی ذات ک ترتی سے ہی وہ قوم روبارہ زندہ ہوئی۔ اقبالؓ کے الفاظ میں ۔ افراد کے ہاتھوں میں ہے اقوام کی تقد ہے ہر فرد ہے ملت کے مقدر کا ستارہ

میں تمیز کر کتی ہے جا ہے اُنہیں کتنی ہی خوبصورتی سے ایک لڑی میں یرویا گیا ہو۔ تجزیہ کے ذریعہ تن کوباطل سے الگ کرنا ایک فطری عمل ہے۔ بیاللہ کا ایک تخفہ ہے جس سے استفادہ کے لیے بچینہیں کرنا پڑتا۔ ہاں انسان خوداُ سے روکنا جا ہے تو بدنظام مفلوج ہوجا تا ہے۔ (انسان میں حق کو باطل سے الگ کرنے کے تین اور جسمانی نظام ہیں۔ ذہنی نظام کی طرح انسان ان انظمہ کو تباہ کرنے کی پوری صلاحیت رکھتا ہے۔ اس کے بارے میں مزید معلومات کیلیے دیکھئے ( Appendix B)مسلمان اِس لیے تباہ ہونے کے بعد دوبارہ اُنجرتے رہے کہ انہوں نے اپنی ذات کو اُبھارنے کے لیے حکمرانوں کی دی ہوئی معلومات کا سہارانہیں لیا۔ ہرز وال کے بعداینے زوال کا مشاہدہ اور اُس کے اساب کا تجزیہ کرنے کے لیے ما ڈوہارہ اُٹھنے کے راستے ڈھونڈنے کے لیےانہوں نے قرآن اورسنت کا سہارالیااور یہ دو کتابیں ہرگھر میں موجود تھیں۔اورآج بھی ہیں۔گرآج مسلمان مشاہدہ کے لیے اُن کی طرف رجوع نہیں کرتے ۔ اُن کی جگہ مسلمانوں کے گھر میں ایک اور آلہ آگیا ہے جس نے اُنہیں اپن معاشرت، ثقافت، حکومت بلکہ مذہب کا مشاہدہ یا تجزیبہ کرنے کی ضرورت سے بے نیاز کردیا ہے اور اِس آلے کی بدولت حق اور باطل کی معلومات اتن سرعت اور خوبصورتی سے کیجا ہوگئی ہیں کہ تجزیبہ کی مدد سے اُنہیں الگ کرنا دشوار ہے۔ بہآلہ ہے ٹیلیویژن۔مسلمانوں نے اُے حقائق کامنبع جان کرقر آن اورسنت کی تعلیم بھی وہیں سے لینا شروع کردی یوں اُن کے مشاہدے کے سارے ذرائع غلط ہو گئے۔ یہاں تک کہ ٹی وی سے کیا گیا قرآن اور سنت کا مشاہدہ بھی مغالطہ انگیز ہے۔قرآن کا نہ صرف متن الہا می ہے بلکہ اُس کی تر تیب بھی الہامی ہے۔ جب مسلمان قرآن ایک تر تیب سے پڑھتے ہیں تو ہر مضمون اپنے سیاق و سباق کے ساتھ اُن کے دماغ کی فائلوں میں جگہ یا تا ہے۔لیکن ٹی وی پر اُنہیں مخصوص آیات کسی خاص مقصد کے لیے دکھائی جاتی ہیں جس سے اُن کا مشاہدہ اور پھر تجزیہ غلط ہوجا تا ہے۔قر آن براہ راست یڑھتے وقت گویااللہ اُن سے براہ راست مخاطب ہوتا ہے۔ ٹی دی پر قر آن کی آیات کے حوالے، کسی اور واسطے سے ہوتے ہیں اور اللہ نے واسطوں کی ممانعت فر مائی ہے۔ قر آن اللہ کی کتاب ہے۔ اُس کا پیغام اِسی کتاب میں ہے۔اُس کو یا تو پڑھا جا سکتا ہے یا پھر سُنا جا سکتا ہے۔ ٹی وی پر پیش کی جانے والی آیات کا مقصد کسی ایجنڈ بے کے تحت حق اور باطل کو ملانا ہے۔ یہ بات خدانخواستہ اُن علما کے حوالے سے نہیں کی جارہی جوٹی دی پرآ کر قرآن کاعلم خاص اُس تر تیب سے دیتے ہیں جواللہ نے قرآن میں رکھی ہےاور جن

علا کا مقصد اِس کے سواء پچھنہیں ہوتا کہ عوام میں قر آن کاعلم پھلے۔لیکن اِیسےعلا کی تعدادآ ٹے میں نمک کے برابربھی نہیں ہے۔جبکہد نیا کے زیادہ تر ٹی وی چینں اِس وقت مسلمانوں کے دشمنوں کے اثر یا کنٹر ول میں ہیں ۔

اگر براہ راست نہیں تو بالوا سطد دنیا کے ۱۹۹ ٹی دی چینل اِس دقت ایک مخصوص نسلی گردہ کی سر پرتی میں چل رہے ہیں ادر دہ ہیں یہودی۔ ٹی دی کی ایجاد کے فور أبعد ہی یہود یوں کو اِس کی اہمیت کا اندازہ ہوگیا تھا۔ اُنہوں نے سٹوڈ یو بنائے اِس شعبے میں سرماییکاری کی ادر معلومات بہم پنچانے کے ذرائع پر قابض ہو گئے آج لوگ ایپنے گھروں میں کس موضوع کا مشاہدہ کریں گے اِس کا فیصلہ دنیا کی درجن تھر ذرائع ابلاغ کی کمپنیوں کے مالکان کرتے ہیں ہو کہ کم ویش سب یہودی ہیں۔ اور یہی دوجہ ہے کہ مسلمانوں پر زوال کے سائے گہر ہے ہوتے جار ہے ہیں اور پہلی دفعہ ایسا ہوا ہے کہ سلمان قرآن و سنت کے بجائے میڈیا ہے رہنمائی حاصل کرنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ پہلے ہر زوال کے بعد مسلمانوں کی سنت کی طرف لیکتے تھے، جولوگ قوم کا دردر کھتے تھے سب سے پہلے اور سب سے جامع مشاہدہ اور تی اور سنت کی طرف لیکتے تھے، جولوگ قوم کا دردر کھتے تھے سب سے پہلے اور ایس کی ایس کی اور کی کا سنت کی طرف لیکتے تھے، جولوگ قوم کا دردر کھتے تھے سب سے پہلے اور اس کی میں اور سرت کی مرز ان اور سیرت النہی سے رہنمائی لیا کرتی تھی۔ قوم کے دانشور، لیڈر، اس تذہ سب قر آن اور سن تک طرف لیکتے تھے، جولوگ قوم کا دردر کھتے تھے سب سے پہلے اور سب سے جامع مشاہدہ اور تجز بی تیں اور اور ایس کی ایندائی عروبی ہے دیکی عظیم دوئم کے اخر تک اُن کی تاری ڈ دیکھے سب نے تھر آن اور سنت کی مدد سے ہی مسلمانوں کی نشاۃ ثانیہ کا اہتمام کیا۔ ٹی و دی کے آنے کے بعد اُن کی سر میں اور دانشوروں کی اکثر یت یہی رہنمائی ٹی دی سے لینے گی۔ اُنہیں قوم کی حالتِ زار کا احساس تو سے لیکن اُنہیں کیا کرنا چاہتے میں جانے کے لیے ہاتھ باؤں مارتے دیتے ہیں۔

یہ اللہ کی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے کہ یہودیوں کے بنائے ہوئے اِس نظام میں حق و باطل کو ملاکرا یسے پیش کیا جاتا ہے کہ انسان تجز بیکرتے وقت اِس آمیزش کا ادراک نہیں کر پاتا۔ اِس ادشتہ بر سر ایک کی بیزی مار ہے ہیں ماہ سے ہیں تو میڈیٹہ ہیں ہے اور ایک نہیں کر پاتا۔ اِس

سازش کا پردہ چاک کرنے کے لیے یہودیوں میں سے ہی ایک آ دمی اُٹھتا ہے۔وہ ہے نوم چوسکی (Noam Choamsky)۔تجزید کی بات ہواور میڈیا کا ذکر نہ آئے تو یہ نامکس ہے اور یہ بھی محال ہے کہ میڈیا کا تجزید کیا جائے اور نوم چوسکی کی بات نہ ہو۔نوم چوسکی امریکہ کی ایک یو نیور ٹی میں لسانیات کا پروفیسر ہے۔یوں تو وہ لسانیات میں سند کی حیثیت رکھتا ہے لیکن اُس نے دنیا میں زیادہ شہرت میڈیا پر تحقیق کی وجہ سے پائی ہے۔ اُس نے واضح کیا ہے کہ میڈیا کس طرح حق وباطل کو گڈ مڈکر تا ہےتا کہ ہمارا تجزید غلط ہو سکے اِس حوالے سے اُس کی تمام تر تحقیق کا احاطہ کرنا تو مشکل ہے۔ جو شخص مشاہدہ اور تجزید کے بارے میں بالعموم اور میڈیا کے رول پر بالخصوص پڑھنا چاہے وہ نوم چو سکی کا مطالعہ ضرور کرے۔

> میڈیا نین منفر دطریقوں سے ہمارے مشاہدات میں جھوٹ کی ملاوٹ کرتا ہے۔ (1) نصوریں بدل کر۔ (۲)الفاظ کے ہیر پھیر سے۔ (۳)نا م نہاد ماہرین کی رائے دیے کر۔

آن تح میڈیا میں بیتیوں طریقے ایک سائنس کا درجہ رکھتے ہیں۔ ہم اِن میں سے صرف تصوریوں کے ذریعے سے مشاہد پر اثر انداز ہونے کا ذکر کرتے ہیں۔ مسلمانوں کے ساتھ کسی بھی جنگ کی صورت میں یہودی میڈیا اسرائیل کا مشاہدہ دوطریقوں سے کرانے کا خواہش مند ہوتا ہے۔ ایک مشاہدہ مغربی ناظرین کے لیے، دوسرا مسلمانوں کے لیے۔ جو مشاہدہ وہ مغربی ناظرین کو کرانا چاہتا ہے اُس کا مقصد مغرب میں لوگوں کو بیتجز بیکر نے کے لیے موادہ ہیا کرنا ہوتا ہے کد اسرائیلی کتنے مظلوم ہیں اور اُس کا مقصد مغرب میں لوگوں کو بیتجز بیکر نے کے لیے موادہ ہیا کرنا ہوتا ہے کہ اسرائیلی کتنے مظلوم ہیں اور آپ کی مدد کے کتنے مستحق ہیں۔ مسلمانوں کو وہ یہ بتانا چاہتا ہے کہ اسرائیل نا قابل تسخیر ہے اور اُسے کو کی قوت شکست نہیں دے سکتی۔ وہ مسلمانوں کو بیتجز بیکر انا چاہتا ہے کہ اسرائیل کے ساتھ جنگ اُن کی کتنی مزی غلطی رہی ہے اور اِس جنگ کے کیا کیا نقصانات مسلمانوں کو پنچ ہیں اور کیا کیا فائد کے اسرائیل کو

دوسرى طرف مسلمانوں كوإن تصاويركا مشامده كروايا جاتا ہے:

اِس ساری صورت ِحال میں یہودی میڈیا بھی بھی اپنے نتائے مسلطنہیں کرتا۔ بلکہ جونتائے حاصل کر نامقصود ہوں اُن کے حوالے سے مکمنہ آمیزش لوگوں کے مشاہدے میں شامل کر دی جاتی ہے۔ بار بارا یک ہی طرح کا مشاہدہ ایک ہی طرح کے تجزیبے کی طرف لے جاتا ہے۔ نیتج آلوگ وہی سوچتے ہیں جو یہودی چاہتے ہیں اور یوں مشاہدے اور تجزیبے کی اہمیت اور طریقہ کار سے آگہی کی بدولت چندلا کھ یہودی ار بوں عوام کے دماغ کو کنٹرول کررہے ہیں۔



ہم پیچلے باب میں دیکھ چکے ہیں کہ بیشتر انسان Mammal Brain پر مشاہدہ اور تجزیبہ کرتے ہیں جبکہ ایسے لوگوں کی تعداد کم ہے جو Reptile Brain یا Human Brain کے درجہ پر جاکر اپنے دماغ کو استعال کرتے ہیں Mammal Brain کے درجہ پر مشاہدہ اور تجزیبہ انسان دوسروں کو دماغ میں رکھ کراپنی چھوٹی خواہ شوں کے پیش نظر جھوٹی انا اور عزت کی خاطر کرتا ہے۔ حیوانی دماغ کی سطح پر لذت، خوف اور نفس حاوی آجاتا ہے جبکہ اشرف المخلوقات کے درجہ پر انسان سکون قلب سے مکمل مشاہدہ کرتا ہے اور پھر منطق انداز میں تجزیبہ کرتا ہے۔

اس باب میں ہم نتائج پر تفصیل سے گفتگو کریں گے اور دیکھیں گے کہ نتائج کیا ہوتے ہیں؟ ہمارے دماغ میں کیسے محفوظ ہوتے ہیں؟ اور پھر آگے چل کر اُن کا ہماری جذباتی کیفیات پر کیا اثر ہوتا ہے؟ اب ہم جانتے ہیں کہ نتائج ایک فائل کی صورت میں ہمارے دماغ میں موجود ہوتے ہیں یہ فائل ہمت ہی جامع ہوتی ہے یہاں ہمیں ہر چیز کی پیائش، وزن، تصویر، استعال، تاریخ کے علاوہ ایک چھوٹی سی فلم بھی ملتی ہے جسہ ہم بوفت ضرورت اُس چیز کی یا دتازہ کرنے کے لیے آسانی سے چلا سکتے ہیں۔ اگر ہم اُن کی اقسام کا تعین کریں تو ہمیں پانچ اقسام کی فائلیں ملتی ہیں جو مندر جد ذیل ہیں:۔ ار اشیاء ۲۔ شخصیات اور افراد میں جگہ ہیں ۲۔ تقریبات وواقعات ۵۔ نظریات اور احکام

اشياء

اشیاء سے متعلق نتائج ہماری زندگی کے اولین نتائج میں شامل ہیں۔ چند ماہ کی عمر سے ہی پچھ اینے ماحول میں موجود اشیاء کو پکر کرمحسوں کرنا شروع کردیتا ہے۔ اِس عمر میں اُس کے دیکھنے، سوتگھنے اور ہاتھ سے محسوں کرنے کی قوت کمزور ہوتی ہے۔ جبکہ چکھنے اور سننے کی صلاحیت کافی طاقتور ہوتی ہے۔ اِس لیے چھوٹا بچہ مشاہدہ کرنے کے لیے اکثر و بیشتر اشیاء کو پکڑ کراپنے منہ تک لے جاتا ہے، آوازوں سے چونک جاتا ہے، لوری اور ہلکی موسیقی پیند کرتا ہے، جبکہ کسی فرد کے دور جانے پر اُس کا مشاہدہ کرنا بند کردیتا ہے۔ چلنے کی صلاحیت حاصل ہوتے ہی مشاہدہ کی رفتار کی گنا بڑھ جاتی ہے اب بچد گھر بھر میں ایک کے بعد دوسر کی چیز کا مشاہدہ کرنے میں مصروف ہوجا تا ہے۔ اُس کے نتائج کا انحصار اِس بات پر ہے کہ اُسے مشاہدہ کرتے ہوئے کون کون سے حواس کتنی دیر تک استعمال کرنے کا موقع ملا۔ مثلاً دو بچ مختلف سمتوں سے ایک ایس جگہ پنچ جہاں بلی کے بچ کھیل رہے تھے۔ وہ دونوں پچھ دیر تک اُن کود یکھتے رہے انہوں نے بلی کے بچوں کود یکھا اُن کی آوازیں سنیں پھر دونوں مزید مشاہدہ کرنے کے لیے آگے بڑ ھے تا کہ اُن کو مشاہدہ کرنے کا مزید موقع دیا۔ ایسا کر نے حوال کا بخور کا بخوں کا موقع ملا۔ مثلاً دو بچ محقہ میں کا مشاہدہ کرنے کا مزید موقع دیا۔ ایسا کر نے سرے دوسرے بچ کی فائل میں بلی کے متعلق پہلے بچ کی نہیں۔ کہیں زیادہ معلومات جمع ہو گئیں۔

ہماراد ماغ بحیین سے ہی اشیاء کی فائلوں کا ایک بہت بڑا مخزن بن جاتا ہے۔ اِن اشیاء میں سب سے پہلے تو ہمار ے گھر کی چیزیں شامل ہوتی ہیں پھر محلے ، سکول اوروسیع تر دنیا کی اشیاء کا اضافہ ہوتا ہے۔

افراد اور شخصيات

یوں تو فائلوں میں سب سے پہلی فائل مال کی ہوتی ہے لیکن ظاہر ہے گھر میں رہتے ہوئے بچہ کچھادرلوگوں کا مشاہدہ بھی کرتا ہے۔ جبکدا شیاء اُس سے کہیں زیادہ ہوتی ہیں۔ آگے چل کر ہمیں ایک فر دکو جانے کے لیے بھی اشیاء کی ضرورت پڑتی ہے۔ مثلاً اگر ہم ریکہیں کہ خالد بن ولیڈ بہت ا بچھ گھڑ سوار سے تو پہلے ہمیں گھوڑ ااور اُس پر سواری کے آ داب کی فائل بنا نایا ڈھونڈ نا پڑ ے گی۔ یا یہ کہ حضرت علیٰ تلوار بہت اچھی چلاتے تھوتو اِس کے لیے ہمارے پاس تلوار کی فائل ہونا ضروری ہے۔ اگر چہ صرف تلوار کی فائل ہونے سے ہم حضرت علیٰ کے تلوار باز ہونے پر رائے قائم نہیں کر سکتے۔ ہاں اگر ہماری نظر سے اُن کی تلوار ہونے سے ہم حضرت علیٰ کے تلوار باز ہونے پر رائے قائم نہیں کر سکتے۔ ہاں اگر ہماری نظر سے اُن کی تلوار الذ دالفقار گزری ہوتو اِس خاص تلوار کی ساخت، بناوٹ اور اُس کا وزن ہمیں بتائے گا کہ اِس تلوار کا چلانے والا کتنا بڑا تلوار باز ہو گی اس خاص تلوار کی مائل ہونا ضروری ہے۔ اگر چہ صرف تلوار کی قلوار کی خاص ہوں کی محضرت علیٰ کے تلوار باز ہو نے پر رائے قائم نہیں کر سکتے۔ ہاں اگر ہماری نظر سے اُن کی تلوار کی خاص ہوتو اِس خاص تلوار کی ساخت، بنا وٹ اور اُس کا وزن ہمیں بتائے گا کہ اِس تلوار کا پلا نے والا کتنا بڑا تلوار باز ہوگا۔ اگر ہم کسی شخصیت کے بارے میں بتا نے گا کہ اِس تلوار کا کی فائل موجود نہ ہوتو اِس صورت میں ہماری معلومات ناقص ہوں گی۔ یہ ان کی ای کی ایک سے زائد دوسرے نی جائے کی میں جائے ہوا کی سے تائی ہو ہو ہی ہے دار کی کی تا ہو کی کی ہوں تا ہے تھی ہیں تا ہے کہ میں ہو ہے کے ہیں ہوا کہ ہوں تا ہے کی ایں ایک اہم اصول کی وضاحت ضروری ہے۔ اکثر نی نی کے ایک یا ایک سے زائد دوسرے نی نے کے کی مسلک ہوتے ہیں۔ اِس لیے اُن کو مد ون کرنے سے پہلے اُن سے مسلک دوسرے نی نے کو لو تشکیل دینا ضروری ہے۔ ایک فرد کی بات کرتے ہوئے بعض اوقات کٹی دوسری فائلیں کھلتی ہیں۔ اِس سے ظاہر ہوتا ہے کہ انسانی د ماغ میں کیسی پیچیدہ(Networking) رابطہ کاری ہوتی ہے۔ موجودہ دور میں د ماغ پر ہونے والی تحقیق نے اِس رابطے پر تفصیل سے روشنی ڈالی ہے۔ مزید معلومات کے لیے د ماغ میں موجود خلیے (Neuron) کا مطالعہ دلچیسی سے خالی نہ ہوگا۔

## جگہیں

تیسری قسم کی فائل جود ماغ میں موجود ہے وہ جگہوں کی ہے۔ ہمارے دماغ میں سب سے پہلی فائل جس جگہ کی ہوتی ہے وہ ہمارا آبائی گھر ہوتا ہے۔ گھر کے کمرے، نقشہ، باور چی خانہ وغیرہ ایک فائل میں محفوظ ہوجا تا ہے۔ اِس کےعلاوہ بھی بہت سی جگہ ہیں ہیں جن کی فائلیں ہمارے دماغ میں چھ سال کی عمر سے پہلے ہی وجود میں آجاتی ہیں۔اُن میں اسکول، پارک، کھیلنے کی جگہ کسی رشتہ دار کا گھر، دوکان اور ہپتال وغیرہ شامل ہیں۔

### تقريبات وواقعات

نئے نئے کپڑوں میں لوگ ایک تھلے میدان میں نماز پڑھتے ہیں۔سب لوگ بیٹھ کر کچھ باتیں سٹیتے ہیں پھر دہ اُٹھ کر خوشی خوشی ایک دوسر ے سے گلے ملتے ہیں ایک دوسر ے کومبارک باددیتے ہیں۔ جی ہاں بی عید کا موقع ہے۔ ہمارے دماغ میں ایسے بہت سے مواقع کی فائلیں موجود ہیں۔ اِن میں سے بہت سے خوش کے مواقع ہیں اور بہت سے نم کے ۔شادی بیاہ ، بیچ کی پیدائش وغیرہ ایسی فائلیں ہیں جن میں خوشی نظر آتی ہے۔ جبکہ موت ، حادثات وغیرہ جیسی فائلیں نم کی تصویر پیش کرتی ہیں۔ مختلف تقریبات و دافعات کی فائلیں بھی بہت سی اشیاء، افراد اور جگہوں کے ملاپ سے بغتی ہیں۔ مثلاً عید کا ذکر کرتے ہوئے ہمارے دماغ میں میدان ، امام ، کپڑے وغیرہ چسے بہت سے لوگوں ، چیز دن اور جگہوں کی فائلیں بھل جاتی ہیں۔

**نظریات اور احکام** پیسب سےاعلیٰ اور بیچیدہ قتم کی فائلیں ہوتی ہیں۔ بید ماغ میں سب سے اُو پر کی سطح پر ہوتی ہیں اوران کا دارد مداراوّل الذکرقتم کی فائلوں پر ہے۔مثلاً پھول کی فائل بننے میں کسی اور فائل کی ضرورت نتيجه

نہیں پڑتی۔ اِسی طرح ماں کی فائل میں بنیادی طور پر کسی شئے یا فرد کی ضرورت نہیں ہوتی۔لیکن اگر ہم ہمدردی کا ذکر کریں تو اِس کے لیے ہمیں اور بہت سی اقسام کے نتائج کی ضرورت پڑے گی۔ اگر ہم چاہیں کہ انسان میں قربانی کا جذبہ پیدا ہوتو اِس کے لیے سب سے پہلے اُس کے دماغ میں قربانی کے نظرید کی فائل بنوانی پڑے گی۔ اِسی طرح دین کے لیے قربانی کی بات پر شائدا کی فائل کھل چائے لیکن اُس فائل میں اُس ایک جعلے کے علاوہ اور کچھ نہیں ہوگا۔ یہ بھی ممکن ہے کہ فائل بھی نہ بند چائے ،ہم نے اگر میں اُس ایک جعلے کے علاوہ اور کچھ نہیں ہوگا۔ یہ بھی ممکن ہے کہ فائل بھی نہ بند پائے ،ہم نے اگر میہ بات این استاد سے سن ہوگا۔ یہ بھی ممکن ہے کہ فائل ہیں جہاں ہم نے اُن کے اقوال جع کیے ہیں رکھ سکتے ہیں۔ کوئی یو چھے قربانی کیا ہوتی ہے؟ ہمارا جواب ہو'' پیانیں لیکن ہم چاہتے دیں کہ انسان دین کی خاطر ہوئی سے بڑی قربانی دینے سے بھی تھی کہ کہ دین کے لیے قربانی دو' ۔ اِس

جنگ احد کا وقت ہے مسلمانوں کی ذرا سی غلطی نے جنگ کا پانسہ پلٹ دیا۔ بھا گتے کفار والپ آئے اور پینیتر ابدل کر مال غذیمت جمع کرنے والے مسلمانوں پر پیچھے سے دھا وا بول دیا۔ مسلمان بو کلا گئے اُن کے پاؤں اکھڑ گئے۔ کفار کا ہدف رسول اللہ تلاقیق کی ذات تھی مسلمان حضور تلاق کہ کرتے ہوئے پیچھے ہٹے یہاں تک کہ اُحد کا پہاڈ اُن کی پشت پر تھا۔ دائیں، بائیں اور سامنے سے کفار کا ایک سیلاب تھا جوائد آیا تھا۔ لیکن صحابہ محضور تلاق کی پشت پر تھا۔ دائیں، بائیں اور سامنے سے کفار کا طرف سے کوئی صحابی ڈخیوں سے پی دہوں آئے گا جنت یہاں ہے، موٹ تھے۔ ایسے میں جب ایک اور کہتے ۔ ' ہیہ ہے جنت کا رقبر۔ یہاں کون آئے گا؟ جنت یہاں ہے' ۔ صحابی اُللہ کی رسول تھا تھ ہوں ہو تھا ہوں اور سامنے سے کفار کا مونے نے لیے آگے بڑھوں سے پی دہوں تھا تھ کی آگ ڈیل ہوں ہے ، صحابی اُللہ کی رسول تھا تھ پر قربان ہونے نے لیے آگے بڑھوں سے پڑ رہوں آئے گا؟ جنت یہاں ہے' ۔ صحابی اُللہ کے رسول تھا تھ پر قربان مونے نے لیے آگے بڑھتا اور تھوڑی ہی دیر میں اللہ کے دین کی سربلندی کے لیے قربان ہوجاتے۔ یہ سلسلہ بڑی دیر تک چلا۔ حضور تلقی ہم با راپنے دفاع کو کمز درمحسوں کر کے مسلمانوں سے قربانی ما مگتے اور

یہ داقعہ انسان میں قربانی کی فائل پیدا کرنے کا خوبصورت مشاہدہ ہے۔ بید داقعہ انسان کے تخیل میں جنگ کا پورا منظر پیدا کردیتا ہے۔ دہ کا نوں سے سٰ کر بیہ داقعہ اپنی آنکھوں سے دیکھ سکتا ہے۔ خون اور گردکوسونگھ سکتا ہے، رسول اللہ طلابیہ کی لکاراور' <sup>ز</sup>لبیک مارسول اللہ طلابیہ'' کے نعرے سُن سکتا ہے۔ لیکن اِس کے لیے اُس کے دماغ میں بہت می فائلوں کا ٹھلنا ضروری ہے اِن میں سے پچھ اشیاء کی، پچھ جگہ کی اور پچھ افراد کی ہیں۔ مثلاً اُسے پتا ہونا چا ہے کہ حضوط قطیفیہ کون ہیں؟ اُن کی اہمیت کیا ہے؟ وہ صحابہ گون تھے؟ اِس کے علاوہ سننے والے کے دماغ میں اُحد پہاڑ اور تلواروں کی فائل ہونا ضروری ہے۔ورنہ بیسارا منظرد کیھنا محال ہوگا اور قربانی کی فائل بھی تشذیرہ جائے گی۔

ایک اور فائل جو ای قسم سے تعلق رکھتی ہے احکام کی ہے۔ ہم اللہ اور اُس کے رسول میں کے محکم بے چوں و چرالتیلیم کرتے ہیں۔ جب ہم سنتے ہیں کہ اللہ نے پانچ وقت کی نماز کا تحکم دیا ہے تو ہم اِس حکم بے چوں و چرالتیلیم کرتے ہیں۔ جب ہم سنتے ہیں کہ اللہ نے پانچ وقت کی نماز کا تحکم دیا ہے تو ہم اِس مشاہد کو تجزید سے گزارتے ہوئے اِس تحکم کی فائل تخلیق کر لیتے ہیں۔ شریعت کے احکام کو تجزید کے ہاون دستے میں گو ثنا اتنا ہی خطر ناک ہے جتنا اللہ کے علاوہ دوسر او گوں کے احکام جانچ بغیر میچہ میں تبدیل کرنا۔ اب سوال یہ ہے کہ میڈ تائہ کے ملاوہ دوسر او گوں کے احکام جانچ بغیر میچہ میں نتائی جس تر تیب یا طریقے سے انسان کے ذہن میں محفوظ کیے ہوتے ہیں؟ آپ دیکھیں گے کہ نتائی جس تر تیب یا طریقے سے انسان کے ذہن میں محفوظ ہوتے ہیں اُس کا شخصیت پر گہر ااثر پڑتا ہے۔ ہم جانتے ہیں کہ نتائج تین طرح کے مشاہدوں اور تجزیوں کی بدولت وجود میں آتے ہیں ایک تو دو اعلیٰ طریقہ ہے کہ جو صرف انسانوں کو سکھایا گیا ہے۔ اِس طریقہ کار میں انسان اسان الاس میں خال کے دیر اثر کام کرتا ہے۔ یا حکل شخصیت کے مالک لوگوں کا طریقہ ہے۔ یہ لوگ خود میں آتے ہیں ایک قر اور سر

دوسرے مرحلہ پر Mammal Brain کی مدد سے مشاہدہ، تجزید اور نتیجہ اخذ کرنے والے افراد ہیں۔ بیلوگ جلد گھبرا جانے والے ہوتے ہیں۔ معاشرے کے ساتھ بند سے ہوتے ہیں۔ اِن کی سوچ پر ہمیشہ لوگوں اور معاشرے کا اثر ہوتا ہے۔ یہ بڑے سے بڑا کا م بھی بے ترتی سے بچنے یا عزت بنانے کے لیے کر سکتے ہیں۔ اِسی طرح چھوٹا سااہم کا م شائد اِس لیے نہ کر پائیں کہ لوگ کیا کہیں گے۔ بیلوگ زمانہ ساز ہیں۔ میڈیا کی بات اپنے مشاہدے کا حصہ بناتے ہیں۔ اِن کے مشاہدے میں ماہرین کے تصرے اور خبریں رہتی ہیں۔ بیلوگ تجزیہ کرتے وقت ضرورت ، مجبوری اور لوگوں کی فرمائش کو بیشِ نظرر کھتے ہیں۔ اِن کے فیصلے اور نظریات دوسرے لوگوں یا تنظیموں کو خوش کرنے یا اُن کی ناراضگی سے بیچنے کے لیے ہوتے ہیں۔ تیر بے تیم کے نتائج Reptile Brain کے حال لوگ اخذ کرتے ہیں اُن کے مشاہدہ اور تجزید پر کلمل طور پر اُن کی خواہ شات حادی ہوتی ہیں ۔ اُن کے مشاہد سے میں جو چیز بھی آتی ہے وہ اُس کا تجزیر کر کے اُسے اپنی تسکین کا ذریعہ بنا لیتے ہیں ۔ بیسکین عارضی ہوتی ہے۔ تھوڑی در میں ہی وہی حیوانی خواہ ش عود کر آتی ہے اور اِس کے ساتھ ہی اُس خواہ ش کی تکمیل کے لیے کیا جانے والا مشاہدہ اور تجزید بھی خواہ ش عود کر آتی ہے اور اِس کے ساتھ ہی اُس خواہ ش کی تکمیل کے لیے کیا جانے والا مشاہدہ اور تجزید بھی شروع ہوجا تا ہے۔ بیسکین ضروری نہیں کسی لذت کو حاصل کرنے سے ہی پوری ہو۔ بسا اوقات بیسکین اُنہیں خوف کی حالت سے نجات حاصل کر کے بھی ملتی ہے۔ اُن کے خوف یا وہ م بے بنیاد ہوتے ہیں۔ جن کا حقیقت سے دور کا بھی تعلق نہیں ہوتا لیکن وہ مسلسل اُس خوف یا وہ م سے چھنگا را حاصل کرنے کی کوشش کرتے رہتے ہیں ہر نیا مشاہدہ اور تجزیر اُنہیں اِس نتیجہ پر پہنچا تا ہے کہ اُن کا خوف ایک حقیقت

اب رہا بیسوال کہ اِن تین نتائج سے وجود میں آنے والی شخصیت کیسی ہوتی ہے؟ می<sup>ر</sup> نظلو بہت دلچیپ ہےاور بیہ بحث قر آن میں بھی کی گٹی ہے۔قر آن میں انسان کی پیدائش پھر اس کی جوانی، بڑھا پااور پھر مر کراُٹھنا سب بالکل اِسی تر تیب میں ایک پودے سے مشاہہ ہے۔

پوداایک نیچ سے پیدا ہوتا ہے۔ زمین سے نمودار ہوتا ہے کمز وراور محتاج۔ اُسے کھاد سے لے کر پانی تک ہر چیز کی ضرورت ہوتی ہے۔ رفتہ رفتہ وہ ہڑا ہوتا ہے، پھل دیتا ہے اور پھرا یک مقررہ وقت پر اپنی زندگی پوری کرکے خاک میں مل جاتا ہے۔ یہی کیفیت انسانوں کی بھی ہے لیکن اہم بات سے ہے کہ نفسیاتی طور پر بھی جن تین کیفیتوں کا ذکر ہم پہلے کر چکے ہیں۔ وہ تین پودوں سے ہی ملتی ہیں۔ بلکہ یہ کہنا بہتر ہوگا کہ انسان جن تین نفسیاتی حالتوں میں اپناو جو در کھتا ہے وہ پودوں کے علاوہ کہیں اور نہیں ملتیں۔ یہ تین حالتیں مندر جہ ذیل ہیں:۔

اردرخت (Trees)

۲۔جھاڑیاں (Bushes) ۳۔ بیلیں (Creepers) درخت ایک مضبوط تنارکھتا ہے۔سیدھا اُو پر جاتا ہے۔ اُس کے اندردھوپ، گرمی،سر دی اور طوفان کو سہنے کی طاقت ہوتی ہے اُس کے نے میں بیرصلاحیت ہوتی ہے کہ وہ اپنے او پر بہت سی ٹہنیوں اور پتوں کوسہاراد سے لیتا ہے پھر بھی خود نہیں بھر تااور قائم رہتا ہے۔ دوسری قتم ایک جھاڑی کی ہے۔ مثلاً گلاب کی حجماڑی کو لیجے اُس کا تناعام طور پرینچے سے چندا پنچ کا ہوتا ہے پھر اُس کے اُو پر سے شاخیں نکلنا شروع ہوجاتی ہیں ہر شاخ ایک الگ رُخ پر چلی جاتی ہے۔ ذراس تیز ہوا اُس کو اِ دھر اُدھر کردیتی ہے۔ بلکہ اکھاڑ بھی سکتی ہے۔ ایک شاخ ایک حد تک بڑھتی ہے۔ اُس سے زیادہ کی صورت میں وہ شاخ کمزور سے سے کے لیے نا قابل برداشت ہو جھرین جاتی ہے۔

تیسری قشم بیل کی ہے۔ اِس کا تنا بہت کمزور ہوتا ہے اتنا کمزور کہ کدو کی بیل اپنا وزن برداشت نہیں کر پاتی۔ بیز مین پر ریکتی رہتی ہے۔ ہر طرف پیل جاتی ہے۔ اس کے بڑے بڑے پتے زمین پر پڑے رہتے ہیں۔ عام طور پرایسی بیلوں کی عمر کم ہوتی ہے۔ بید دھوپ برداشت کرتی ہیں نہ ہوا۔ زمین پر ریکتی ہوئی بید کہاں سے کہاں جاسکتی ہیں۔ کوئی پابندی برداشت نہیں کرتیں جہاں جگہ ملے چلی جاتی ہیں۔ یہی حال تین قشم کے انسانوں کا ہے جن کا ذکر ہم پچھلے ابواب میں کرتیں جہاں جگہ ملے چلی جاتی ہیں۔ یہی حال تین قشم کے انسانوں کا ہے جن کا ذکر ہم پچھلے ابواب میں کرتے آ رہے ہیں۔ درخت بیں، جبکہ Human Brain رکھنے والے انسان ہوتے ہیں، جھاڑیاں Mammal Brain کی طرح کی

اس سوال کے جواب کے لیے پیچھے مڑکرد کیھنا ہوگا نتائج انسانی شخصیت میں کیسے محفوظ ہوتے ہیں۔ سب سے پہلے ہم Human Brain کود کیھتے ہیں۔ Human Brain میں جگہ پانے والے نتائج کی بنیاد تقویٰ ہے۔ اِن نتائج کی بدولت انسان اللہ کی کا ئنات کو سمجھتا اور اللہ کا قرب حاصل کرتا ہے۔ اِس سلسلے کا ہر مشاہدہ قرآن وسنت کی روشنی میں ہوتا ہے۔ یہ مشاہدہ، تجزیداور نتیجہ اللہ اور اُس کررسول یکھنٹے کے بتائے ہوئے طریقے پر انجام پذیر ہوتے ہیں۔ اِس لیے اِن میں لوگوں کو خوش کرنے کررسول یکھنٹے کے بتائے ہوئے طریقے پر انجام پذیر ہوتے ہیں۔ اِس لیے اِن میں لوگوں کو خوش کرنے کررسول یکھنٹے کے بتائے ہوئے طریقے پر انجام پذیر ہوتے ہیں۔ اِس لیے اِن میں لوگوں کو خوش کرنے کرد یہ ہوں کی تسکین کا شائبہ تک نہیں ہوتا۔ مشاہدہ، تجزیداور نتائج کی یہ وحدا نیت شخصیت کے تصاد کو ختم کرد یہ ہوں کی تسکین کا شائبہ تک نہیں ہوتا۔ مشاہدہ، تجزیداور نتائج کی یہ وحدا نیت شخصیت کے تصاد کو ختم کرد یہ ہوں کی تسکین کا شائبہ تک نہیں ہوتا۔ مشاہدہ، تجزیداور نتائج کی یہ وحدا نیت شخصیت کے تصاد کو ختم کرد یہ ہوں کی تسکین کا شائبہ تک نہیں ہوتا۔ مشاہدہ، تجزیداور نتائج کی یہ وحدا نیت شخصیت کے تصاد کو ختم کرد یہ ہوت کی تسکین کا شائبہ تک نہیں ہوتا۔ مشاہدہ، تجزید اور نتائج کی یہ وحدا نیت شخصیت کے تصاد کو ختم کرد یہ ہوت کی تسکین کا شائبہ تک نہیں ہوتا۔ میں اِس لیے کی خوف کی بجائے قوت اور اطمینان کا باعث ہوتے ہیں۔ اِن کے درمیان ایک گہر اربط ہوتا ہے۔ ہر نیا حاصل ہونے والا میتیجہ پچھلے دتائج کے او پر آرام اللہ کی خوشنودی کے لیے مرتب کے جاتے ہیں اِس لیے کی خوف کی بجائے قوت اور اطمینان کا باعث کی کار فرمائی سے جوشخصیت وجود میں آتی ہے۔ اُس کی باتوں کو قر آن نے سورۃ ابراہیم میں کلمہ طیبہ کا نام دیا ہے۔ کلمہ طیبہ کے لیے ایک پا کیزہ درخت کی تمثیل بیان کی ہے جس کی جڑیں مضبوطی سے زمین میں گڑی ہوئی ہیں، اِس کی شاخیس کا سکات میں چارسو پھیلی ہوئی ہیں اور اللہ کے حکم سے اُس کا کچھل سدا بہار ہے۔

اس کے برعکس Mammal Brain والے انسان کی وفادار ماں کئی لوگوں کے درمیان ہٹی ہوتی ہیں۔وہ کئی کشتیوں کاسوار ہوتا ہے اُسے کئی ایک مصلحتوں ،ضابطوں اورتوانین کوساتھ لے کرچلنا ہوتا ہے۔ اِس لیے اُس کی شخصیت خانوں میں بٹ جاتی ہے ۔ آج کل کے مسلمان شہری معاشروں میں ہے کسی کا بھی جائزہ لیاجائے تو پتا چاتا ہے کہ پیدائش،موت اور شادی بیاہ وہ مواقع ہیں جہاں مسلمان خود کوغیراسلامی رسومات کا مابند کر لیتے ہیں۔ کام، سماج اور عدالت جیسے معاملات میں اکثر مسلمان مغربی اقدار سے نسلک ہوجاتے ہیں۔Mammal Brain کی سطح کے لوگ اپنے سے زیادہ بااختیارلوگوں ے دب جاتے ہیں، جایلوی کرتے ہیں، رہیہ پااختیار **م**ل جانے کی صورت میں اُن کے بند ھے ہاتھ کھل جاتے ہیں،آواز میں متکبرانہ بھاری پن آجاتا ہےاوراصول بھی بدل جاتے ہیں۔اُن کے د ماغ میں گئ طرح بے نتائج جنم لیتے ہیں جنہیں انسانی د ماغ الگ الگ جگہوں پر نوعیت کے مطابق جمع کرتا ہے۔ مثلاً مذہب سے متعلق نظریات ایک جگہ جمع ہوتے ہیں۔ روز گار سے متعلق دوسری جگہ اور رشتہ داروں سے · متعلق تیسری جگہ۔ چونکہ ان سب فائلوں میں ربط نام کی کوئی چیز نہیں ہوتی اس لیے وہ کیچانہیں ہوسکتیں ۔ یودے کے تناظر میں دیکھیں تو کٹی ایک تنے پھوٹ پڑتے ہیں۔ ہر تنا ایک خاص قتم کے نتائج کواکٹھا کیے ہوئے ہوتا ہے۔ یعنی انسانی د ماغ کئی حصول میں بٹا ہوتا ہے۔ وقت اور ضرورت کے تحت انسان کی شخصیت کے مختلف روپ د کیھنے میں آتے ہیں۔اورا گر قر آن کی زبان استعال کی جائے توانسان دین حذیف سے ہٹ کرکٹی انداز اینالیتا ہے۔وہ اِسے مجبوری اور ضرورت کا نام دیتا ہے ایسا کرنے سے اُس کا تنایعنی د ماغ کمزور پڑجاتا ہے۔ اِس ساری صورت ِ حال کے منتج میں کٹی ایک ینلے اور کمز ور بنے وجود میں آتے ہیں اور کسی بھی ایک ننے کی اوُ نحائی ایک خاص حد سے آ گے نہیں بڑھتی ۔ ایسے لوگ اپنی توجہ دوسرے لوگوں پر مرکوز رکھتے ہیں اور اُن سے ہی اپنی تو قعات وابستہ کر لیتے ہیں۔اُن کا مشاہدہ، تجزیہ اور نتائج انہیں چندلوگوں تک محدود رہتے ہیں اِس لیے اُن کی شخصیت

یعنی انسان اینے آس پاس کٹی رب بنالیتا ہے۔ ہررب ایک الگ دین کا تقاضا کرتا ہے۔ ہر دین کی وجہ سے انسان کے دماغ میں ایک نیا تناجنم لیتا ہے۔ جینے سے زیادہ ہوں گے وہ اُسے ہی کمز ور ہوتے جائیں گے۔ اُن کی کمز وری اُن کی اُونچائی کم کرتی جائے گی۔جتنی اوُنچائی کم ہوگی اُتی ہی سوچ محدود ہوگی اورانسان ذہنی طور پر مفلوح ہوتا جائے گا۔ اِس بات کوہم دومثالوں سے بیچھتے ہیں۔

نتائج کاایک یاایک سے زیادہ تنوں میں جمع ہونا Stacking کہلاتا ہے۔ چونکہ درخت میں سٹیکنگ ایک ہی جگہ ہوتی ہے اس لیے درخت کا تنا موٹا ہوتا ہے ہم اسے Tree Stacking کا نام دیتے ہیں۔Bush میں یہی Stacking دوسے لے کر پانچ تنوں کے درمیان ہوتی ہے اس لیے وہاں تنا کمزور ہوتا ہے۔اِس قشم کے نتائج کے ایک سے زیادہ جگہ پر جمع ہونے کو Bush Stacking کہیں گے۔

ایں تفصیل کے بعد ہم واپس اُس آ دمی کی طرف آ تے ہیں جود فتر میں کام کرتا ہےاور اُس کی Bush Stacking ہورہی ہے اُس کے دوتنے (Stems) وجود میں آچکے ہیں۔فرض بیجیے کہ اُس کا مالک اُے کمپنی کا میٹر بنادیتا ہے تعلقات بہتر ہوجاتے ہیں اب اُے غریب مزدوروں سے بھی تعلق رکھنا ہے۔ کمپنی کے سپر دائز رکوبھی دیکھنا ہے اور پھر گا ہوں ہے بھی ڈیل کرنا ہے۔ اُس کا گھر بھی ہے اور اب چونکہ اُس کی نخواہ بڑھ چکی ہے اِس لیے وہ اینا معیار بلند کرتے ہوئے کسی کلب کاسکر یڑی بھی بن گیا ہے جہاں اُس کی ذمہ داری اور مصروفیت بڑھ گئی ہے۔اب اُس کے دفتر کے حوالے سے دویا تین تنے ہو گئے اور د د د فتر سے باہر بھی یعنی ایک گھر اور د دسراکلب۔ یوں اُس کے پانچ نے ہیں ۔اب وہ ایک بڑی حجاڑیBush میں تبدیل ہوگیا ہے۔دن میں وہ کئی دفعہ پانچ مختلف طریقوں سے مشاہدہ، تجزیبہا درنتائج اخذ کرتا ہے۔ اُس کا وقت سے میں محفوظ کی گئی فائلوں میں اضافہ کرنے یاان فائلوں سے معلومات اخذ کرنے میں گزرتار ہتا ہے۔ چونکہ Stem Stacking یا پنچ مختلف جگہوں پر ہے اِس کیے اِسے تح وقت پر صحیح سنے کو بروئے کارلانا ہوتا ہے۔حصول میں بٹنے سے اُس کے تجزیےاور مشاہد یے بھی متاثر ہوتے ہیں۔ مختلف تنوں (Multiple Stems) میں مشاہدہ کر کے تجزید کرنے اور نتائج کو مضبوطی سے سنجالنے کی وہ صلاحیت نہیں ہوتی جوایک تنے (Single Stem) میں ہوتی ہے۔ اگر اِس کا نظام فکرایک مضبوط نے پر قائم ہے تو اُس کی شخصیت اپنی ساری ذمہ داریاں کسی خوف یاغم کے بغیر نبھاتی ہے۔ اُس میں ایک کشش ہوتی ہے۔ اُس کے فیصلے بہت بہتر ہوتے ہیں اورلوگ اُس کواپنارہنمامانے ہیں۔اُسے سکون ملتا ہے اور کامیابی کاسچاا حساس ہوتا ہے۔ گر بقسمتی سے ایک سے زیادہ تنوں والے نظام فکر یعنی جھاڑی کا حامل ہونے کی صورت میں انسان کے پاس سب کچھ ہوتے ہوئے بھی تچھنہیں ہوتا۔وہ سلسل اپنے آپ کومنوانے میں لگار ہتا ہے۔ ہمیشہ لوگوں کی رائے کا منتظر رہتا ہے اُسے ناکامی کا خوف ہوتا ہے۔اگر مز دورنہیں تو سیر وائز ر، سیر وائز رنہیں تو گا مِک، گا مِک نہیں تو کلب ے ارکان، کلب کے ارکان نہیں تو گھر کے لوگ ۔ غرض اُ سے کسی نہ کسی طرف سے بریشانی کا سامنا رہتا ہے۔رات سونے سے پہلے جب وہ اپنے دن کا تجزید کرتا ہے تو اِس نتیجہ پر پنچتا ہے کہ آج اُس نے فلاں

جگہ پرضیح کارکردگی کا مظاہرہ نہیں کیا۔اُے دھچکے لگتے رہتے ہیں ۔وہ اُنہیں سہتار ہتا ہے۔ بید نہنی دباؤ اُے حملۂ قلب،فشارِخون،السروغیرہ امراض کا شکارکر دیتا ہےاوروہ موت کے منہ میں چلا جاتا ہے یا پھر وہ صدمے (Shock) کی حالت میں رہتا ہے۔

اب یا تو دہ تمام فائلوں کا دوبارہ تجزید کرکے Tree Stacking میں تبدیل ہوجائے گایا

کچردہ ایک تیسری حالت میں چلاجائے گالینی Bush Stacking سے Bush Stacking اور درخت کی طرف ۔ جھاڑی (Bush) سے انسان کسی حادث کی صورت میں یا تو اُو پر جاتا ہے اور درخت (Tree) میں تبدیل ہوجاتا ہے یا پھر نیچ گرجاتا ہے ۔ نیچ گرنے کی صورت میں اُس کی قوت مشاہدہ ختم ہوجاتی ہے ۔ صرف تجزیداور نتیجہ باقی رہ جاتے ہیں وہ صورت حال کا ٹھنڈ ے دل ود ماغ کے ساتھ مشاہدہ نہیں کر سکتا۔ اُس کی خوا ہشیں اُس پر حاوی رہتی ہیں ۔ وہ اپنی تسکین نے لیے پچھ بھی کر سکتا ہے۔ اُس کے حوالی خمسد اب مشاہد ہے کے لیے استعمال نہیں ہوتے بلکہ ایسے مواقع کی تلاش میں رہتے ہیں جن سے انسان کو تسکین میسر آجائے اِس صورت حال کو قرآن نے یوں بیان کیا ہے۔ '' پھر کیا تم نے کبھی اُس تحض کے حال پر بھی غور کیا جس نے اپنی خوا ہش فنس کو اپنا خدا بنا لیا اور اللہ نے علم کے باوجود اُسے گراہی میں کون ہے جو اُس کے دل اور کا نوں پر مُہر لگا دی اور اُس کی آنگھوں پر پردہ ڈال دیا؟ اللہ کے بعدا ب اور کون ہے جو اُسے میں ہے ۔ ' کیا تم لوگ کو کی سبتی نہیں لیتے ؟' ' (الجا شیہ ۳۲)

ہم پھراُس شخص کاذ کر کرتے ہیں جس نے ترقی کرتے کرتے ایک کمپنی کی سب سے او پر کی پوزیشن سنجال لی تھی۔ پچھ عرصہ بعدوہ کمپنی کا حصہ دار بن گیااور پھراُ سے الیکشن لڑنے کا خیال آیا، اُس نے اقتدار کا وہ مزہ چکھا کہ دوسرا ہر نشہ بیچ نظر آنے لگا۔ اب اُس کی کوشش تھی کہ وہ ہر حال میں حکومت میں رہے اقتد ارت اُسے تسکین ملنے لگی۔ ہر بار جیننے کے لیے اُسے پیسے کی ضرورت تھی جو اُس نے جائز اور ناجائز ذرائع سے کمانا شروع کر دیا۔ پھر اُس کی خواہش نے اُسے اند دھا کر دیا یعنی اُس کے مشاہدے کی قوت سلب ہوگئی۔ اور یوں انسان کی Stacking ہوگی اب وہ اوند ھے منہ زمین پر آن گرا اور خواہشات کی تسکین اُس کی زندگی کا مقصد تھر ہما۔

اِن ساریباتوں سےدونتان کَخاخذہوتے ہیں،اول تو بیر کَتسکین حاصل کرنے کے کُنی ذرائع ہیں۔ بیا گر کسی حد میں نہر ہیں تو Mammal Brain یعنی Bush Stacking سے جمیں

#### نتيجه

تعلق استوار کرلیں اور اُس کے شکر گزار بن جا کیں تو Dead Stacking کی حالت میں دھیل دیتے ہیں۔ اگر ہم اللہ سے تعلق استوار کرلیں اور اُس کے شکر گزار بن جا کیں تو Human Brain لیحنی Human Brain کے کے ارفع مقام پرفائز ہو سکتے ہیں۔ دوسری بات یہ کہ کسی نہ کسی مرحلے پر ہمارے مشاہدے، تجزیے اور نتیجہ اخذ کرنے کی صلاحیت میں سے کوئی ایک شد ید متاثر ہوجاتی ہے۔ مثلاً Mammal Brain کے درجہ پر مشاہدہ کرنے کی صلاحیت شد ید طور پر متاثر ہوجاتی ہے۔ مثلاً Mammal Brain یعنی جھاڑی (Bush) کے درجہ پر اگر ہم ذہنی د باؤ (Depression) کا شکار ہوجاتے ہیں تو نتیجہ اخذ کرنے کی طرف نہیں آتے اور اگر پر یثانی (Anxiety) میں مبتلا ہوجا کی تو ہماری قوت تجزیہ کر ور ہوجاتی ہے۔ دونوں صورتوں میں انسان کا نظام فکر کہ کی طرح متاثر ہوتا ہے اور زیادہ د ریتک اِس کیفیت میں رہے ک وجہ سے آخرانسان (Dead Stacking) کی طرف چل پڑتا ہے جہاں وہ جسمانی طور پر تو زندہ ہوتا ہم کر ذہنی طور پر مردہ ہوجا تا ہے۔

# ۷۔ حلقۂ ذھن کی خرابیاں

ذہنی خرابی کا مطلب ہے کہ د ماغ تین میں سے کوئی ایک کام کرنا بند کردیتا ہے۔ یعنی کسی حادثے، مرض ما ماحولیاتی اثرات کے باعث انسان مشاہدہ اور تجزیہ تواحیحا کرتا ہے لیکن نتیجہ اخذنہیں کریا تا۔ دوسری صورت میں انسانی ذہن مشاہدہ کرنے کے بعدا چھا تجزیز ہیں کرتا بلکہ مشاہدے سے ہی نتيجه اخذ کرلیتا ہے۔ اِس کے اندر معلومات کو پر کھنے اور جانچنے کی صلاحت کمز ورباختم ہوجاتی ہے۔ تیسری صورت وہ ہوتی ہے جہاں انسان مشاہدہ کرنے کے قابل نہیں رہتا صرف تجزید کرتا ہے اور نتیجہ اخذ کر لیتا ہے۔مشاہدہ سےحاصل کی ہوئی معلومات کے بغیر تجزیبہ یا نتیجہ بے معنی ہے۔ پچچلا ابواب میں ہم جان چکے ہیں کہ د ماغ مشاہدہ ، تجزیبا اور نتیجہ اخذ کرنے کے کام تین سطحوں برکرتا ہے۔ Human Brain کی سطح پر بیکام بہترین ہوتا ہے۔ہم اب اِس کو Tree Model کا نام ہی دیں گے کیونکہ قرآن میں اِس ذہنی کیفیت کے لیے یہی اصطلاح استعال ہوئی ہے۔Tree Model میں بہترین مشاہدہ ہوتا ہے بھر بہترین تجزبیا نجام یا تا ہے اورآ خرمیں مضبوط تناہی بہترین نتیجہ کلیق کرتا ہے۔ اُس کے بعد ہم آتے ہیں Mammal Brain کی طرف جس کو قرآن جھاڑی (Bush) کانام دیتا ہے اور ہم اے Bush Model کہد لیتے ہیں۔ اِس حالت میں انسانی د ماغ کے تجزیبے کرنے کاعمل بہت کمزور ہوجا تاہے۔انسان مشاہدہ کر کے مختلف نوعیت کے نتائج اخذ كرتا ہے، ہم پہلے ذكركر چکے ہيں كہ بيدنتائج مختلف لوگوں ميں الگ الگ ہوتے ہيں۔انسان كی شخصیت مجموعة اضدادبن جاتى ب\_خوا مثات اور تحفظات تجزيد كوكمز وركردية بي جس في تيجه مي بيك وقت کی نے وجود میں آجاتے ہیں اِس لیے ہم اِس نوع کی سوچ کو Bush Model سے تعبیر کرتے ہیں اِس کے بعد Reptile Brain کی تشم کی سوچ ہے جسے ہم Dead Model کا نام دیتے ہیں اِس میں انسان کے مشاہدہ کی صلاحیت مفلوج ہوجاتی ہے اور بات تجزید یا نتیجہ تک پہنچنے ہی نہیں یاتی۔ اِس ماڈل کے تحت انسان اپنی خواہشات کے تابع ہوتا ہے وہ اپنے نتائج کو تبدیل نہیں کرسکتا۔مشاہدہ نہ ہونے کی وجہ سے نہ تو تجزبیہ ہویا تا ہے اور نہ ہی نتائج میں تبدیلی یا بہتری آتی ہے۔وہ کچھتیج کچھنلط نتائج کی مدد سے زندہ رہتا ہے۔بار باراینے نتائج میں ترمیم کرنے کی کوشش کرتا ہےاور چونکہ اُس کے تجزید میں کوئی مشاہدہ شامل نہیں ہوتا اس لئے وہ بدستوراً نہیں بتائج کو قبول کرنے پر مجبور ہوتا

ہے۔وقتی تسکین طنے کی صورت میں اُس کواپنے نتائج کے صحیح ہونے کا گمان رہتا ہے اور وہ اپنی خواہشات میں اضافہ کر تاچلا جاتا ہے۔خواہشات کی عدم تسکین اُسے خوف میں مبتلا کر دیتی ہے۔اور اُس کا غلط تجزید اُسے حزن ویاس کی آغوش میں دھلیل دیتا ہے۔ پھر اُسے صورتِ حال کے ابتر ہونے کی فکر کھائے جاتی ہے۔ اِس طرح اُس کے نتائج اور راشخ ہوجاتے ہیں۔

اب اگروہ' اسفل السافلین'' کی طرف جائے تو وہ اللہ کو بھو لنے سے ساتھ ساتھ معاشر نے کو بھی بھول جاتا ہے پھراُس کی زندگی لذت یا خوف سے عبارت ہوتی ہے۔ اِس سے برعکس اگروہ معرفت کی طرف جائے تو پیدا ستہ' احسن التقویم'' کا ہوتا ہے انسان بتدرج Bush Model سے Tree Model میں تبدیل ہوجاتا ہے اُس سے دنتائج ایک ہی نیچ پر آجاتے ہیں۔اور اُس کا دماغ اپنے متیوں حصوں کا بھر پورا ستعال شروع کردیتا ہے اِس اڈل سے مطابق انسانی ذہن ہر تہوار، واقعہ شخص، اور تہذیب کا مشاہدہ اللہ کے حکم اور رضا کی روشنی میں کرتا ہے۔وہ اپنے ہر نتیج میں اللہ کی خوشی اور اُس کے خوف کو مدِ نظر رکھتا ہے۔ یہی وہ بات ہے جو انسان کو Bush Model سے Tree Model میں تبدیل کردیتی ہے۔

تو حید کے حوالے سے دنیا میں تین قشم کے لوگ ہو سکتے ہیں۔ایک تو وہ جو ظاہری طور پرنہیں تو

حلقة ذبن ميں خرابياں

باطنی طور پراللہ پرایمان نہیں رکھتے۔ اُن کے خدا تہذیب اور معاشرت ہیں یا پھر اُن کی خواہشیں۔ یعنی اگر تو وہ Bush Model پر ہوئے تو اُن کا خدا معاشرت ہوگی ہم آگے چل کر معاشرت کے مختلف اجزاء کا تفصیلی جائزہ لیں گے اور دیکھیں گے کہ انسان کس طرح اپنے ماحول میں سے کسی ایک جزو کو اپنے اُو پر حاوی کر لیتا ہے۔ یا پھر وہ یہی حرکت لذت کوشی نے لیے کرتا ہے اور خواہش کو خدامان لیتا ہے ایسا کرنے کی صورت میں وہ Dead Model بن جاتا ہے۔

دوسرى صورت بير ب كدانسان اللدكوخالق تومانتا ب اور بوقت ضرورت رازق بھى تسليم كرليتا ب ايس لوگ عام طور پر Mammal Brain كى سطح پر ہوتے ہيں اگر معاشر ، ميں خدا كا ذكر عام ہوتو وہ مان ليتے ہيں كہ خدا ان كا خالق ہ كيكن اس سے زيادہ وہ كى بات پر يقين نہيں ركھتے ۔ إس عقيد ے كى وجہ سے اُن كے دماغ ميں موجود سينكروں فاكلوں ميں سے صرف چندا كي متاثر ہوتى ہيں ۔ باقى تى چيز ميں تبديلى نہيں آتى - بال اگر مشكل وقت آن پڑ نے تو وہ اچا نك خدا كورازق اور بعض حالات ميں مشكل كشا جان كرائس كى طرف رجوع كرتے ہيں ۔ مگر حالات سد حرت ہى وہ اپنى مودى يو كى طرف لوٹ جاتے ہيں ۔

اگرنا گوار حالات دریتک رہیں تو جیسا پہلے ذکر ہواوہ اللہ کو بطور خالق بھی بھول جاتے ہیں اور Dead Model میں تبدیل ہوکررہ جاتے ہیں ورنہ وہ اللہ کے ساتھ آخرت پر بھی ایمان لے آتے ہیں اور کوئی مشکل اُن کے لیے مشکل نہیں رہتی ۔ اور یوں وہ Tree Model میں تبدیل ہوجاتے ہیں۔ حاصل گفتگو یہ ہوا کہ اللہ کے ساتھ اگر آخرت کا یقین نہ ہوتو انسان کا Tree Model میں تبدیل ہونا مشکل ہے اور یہی وجہ ہے کہ آج کے بیشتر مسلمان جو مغربی تعلیم اور میڈیا کے زیرا ژیو م آخرت پر ایمان نہیں رکھتے ۔ وہ اللہ کے کا موں کو اپنے نتائج کے ساتھ ہم آ ہنگ نہیں کر پاتے اور اُن کے اور غیر مسلم کے نتائج میں پھرزیادہ فرق نہیں ہوتا ۔

ا تنا ضرور ہے کہ مسلمان مشکل وقت میں اللہ کی طرف فوری رجوع کرتے ہیں اور اُس صورت میں اُن کاBush Model سے Tree Model کا سفر تیز تر ہوجا تا ہے۔مثلاً ایک شخص معاشرتی نقاضوں کی پیروی کرتے ہوئے شراب نوشی کرتا ہے۔رفتہ رفتہ اُس کی حالت ابتر ہوتی جاتی ہے۔جس نے متیجہ میں اُس کی صحت جواب دے جاتی ہے۔اوروہ شدید مایوی کا شکارر ہے لگتا ہے اب حلقة ذبن ميں خرابياں

اگراللہ کی ذات کہیں اُس کے نتائج کا حصہ ہوگی تو وہ اللہ کی سمت رجوع کرے گا اور بندر بنج Bush Model سے Tree Model میں تبدیل ہوگا ورنہ وہ اِس مایوی کے عالم میں بلا نوشی میں مبتلا ہوجائے گا اور پھر Dead Model ہوکر پہلے ذہنی اور جذباتی طور پر مفلوج ہوگا اور بالآخر اُسے جسمانی موت آ دیو ہے گی۔

اسی طرح کی ایک مثال اُس لڑکی کی ہے جسے اچھی زندگی گزارنے کی خواہش تھی اِسی خواہش کی پیجیل کے لیے وہ ایک متمول شخص کی محبت میں گرفتار ہوگئی ۔ لیکن حالات نے ایسا پلٹا کھایا کہ اس کا محبوب اُسے نہ ملا۔ اب اُس کے لیے دورا سے تھے۔ وہ تقد ریے فیصلے پر راضی ہوجاتی اور خود کو Bush محبوب اُسے نہ ملا۔ اب اُس کے لیے دورا سے تھے۔ وہ تقد ریے فیصلے پر راضی ہوجاتی اور خود کو Bush مصارح Model سے Model میں تبدیل کر لیتی ۔ ور نہ وہ ناکا می کے خم کو سینہ سے لگا کر خود اذیق کا شکار ہوجاتی ۔ آخر کا راُسے اِس خود اذیق میں تسکین ملنا شروع ہوجاتی۔ اُس صورتِ حال میں وہ نہا یت خود خرض ہوجائے گی۔ اور اپنی ناکا میوں سے فرار کی رامیں ڈھونڈ نے گی۔ وہ یہ تیجہ اخذ کرے گی کہ زندگ میں ابھی بہت سے حادثات اور ناکا میاں اِس کا مقدر میں جن سے نیچنے کے لیے وہ تگ ودو میں مصروف رہے گی مگر اُس کے لیے صرف اُس کی ذات مقدم ہوگی اور اُسے کسی اور کا کوئی احساس نہ ہوگا۔ یوں وہ Bush Model

زندگی کا اہم ترین دور وہ ہوتا ہے جب انسان Bush Model میں تبدیل ہور ہا ہوتا ہے۔ وہ لوگوں کے سامنے اپنی عزت، ناموں، تعلیم وغیرہ کے سلسلے میں بہت حساس ہوتا ہے اپ مشاہدات سے حاصل ہونے والی معلومات سے نتائج اخذ کرنے میں اُسے دشواری کا سامنا ہوتا ہے کیونکہ کسی ایک شخص کی لیندیانا لیند، کوئی ایک ساجی مجبوری یا محرومی اُس کے فیصلے میں رکاوٹ بن جاتی ہے۔ وہ سوچتا ہی رہ جاتا ہے۔ مگر بیصورتِ حال زیادہ دیر تک قائم نہیں رہتی۔ اُسے احساں ہونی جاتی ہے۔ وہ یہ چڑ ہی میں لوگ اور معاشرہ کی دیوار یں حاکل ہیں وہ اپنی فائلوں کا جائزہ لیتا ہے تو اُنہیں ہر کا طل کے ہر تجز ہی میں لوگ اور معاشرہ کی دیوار یں حاکل ہیں وہ اپنی فائلوں کا جائزہ لیتا ہے تو اُنہیں ہر کا طلت یاتف پاتا ہے کیونکہ پچھلے پچھ عرف میں اُس کی فائلوں کا جائزہ لیتا ہے تو اُنہیں ہر کا طلت الوگوں کی خوشنودی ہاتی رہ گئی ہے۔ احساسِ زیاں ہوتے ہی وہ اپنی فائلوں کو طلک گئی ہے اور حرف اوگوں کی خوشنودی باتی رہ گئی ہے۔ احساسِ زیاں ہوتے ہی وہ اپنی فائلوں کا طائزہ لیتا ہے اور پھر سے ایو کوں کی خوشنودی باتی رہ گئی ہے۔ احساسِ زیاں ہوتے ہی وہ اپنی فائلوں کا طائزہ کرتا ہے اور گھر سے اللہ کی خوشنودی نظل گئی ہے اور سرف او گوں کی خوشنودی باتی رہ گئی ہے۔ احساسِ زیاں ہوتے ہی وہ اپنی فائلوں کا طائزہ کی جاد ہے تھی جا ہوں سے اور بھر ا

حلقة ذبن میں خرابیاں

کواہمیت دینے لگتا ہے۔ فیصلہ کچھ بھی ہو ہر حال میں انسان کوانسانوں سے امیدیں بند ھوجاتی ہیں۔ جو کبھی پوری نہیں ہوتیں اور قدم قدم پر انسان کو دھچکے لگتے ہیں۔ ایسی صورت میں وہ تیزی سے Bush Dead Model سے Dead Model میں جانا شروع کر دیتا ہے اسی کیفیت کوا قبالؓ یوں بیان کرتے ہیں۔ بتوں سے بتھ کو امیدیں، خدا سے نو میدی بتوں سے بتھ کو امیدیں، خدا سے نو میدی ذاتی خواہشات، لوگ، معاشرہ، رسم وروان وغیرہ بُت ہی تو ہیں جوانسان کو سید کھی راہ سے بھٹ جا تو سیمیں اور کافری کیا ہے ؟ بھٹکا دیتے ہیں۔ اب تک کی گفتگو سے واضح ہو گیا ہوگا کہ ان میٹیوں میں سے Tree Model ٹائپ سوچنے کا انداز کمل اور جامع ہے جبکہ دوسرے دونوں نقائص سے پُر ہیں۔ یہاں دوسوال اٹھتے ہیں ان ان میں کیا نفسیاتی مسائل پیدا ہوتے ہیں اور اُن کی شاخت کیسے کی جاسکتی ہے؟

سب سے پہلے Dead Model ٹائر کو لیتے ہیں۔ Dead Model والے لوگ اپنی آنکھوں سے بیچانے جاسکتے ہیں۔ اُن کی آنکھیں یا تو اپنے دامن پر ہیں گی یا پھر ہر طرف تیز کی سے حرکت کرتی نظر آئیں گی۔ آنکھیں دامن پر ہونے کی صورت میں یہ لوگ گفتگو کرتے ہوئے بھی کسی کونہیں دیکھتے۔ اُنہیں چیز وں سے مشاہدہ سے کوئی دلچیں نہیں رہتی۔ صرف اپنی ذات کونما یاں کرنے کا خیال اُن کودامن گیر رہتا ہے جس کودہ کسی صورت پورانہیں کر سکتے۔ اور اگر بھی پورا کر بھی لیں تو آرز واور بھی بڑھ جاتی ہے جس کے بعدوہ تجز بیا اور نتیجہ کے چکر میں چینے رہتے ہیں۔ ایسے لوگ عام طور پر کم ہمت اور بز دل ہوتے ہیں وہ جانے ہیں کہ اپنی خواہش کی تک چل کے لیے نہ تو اُن کے پاس و سائل ہیں اور نہ ہی قوت۔ بلکہ بعض اوقات اُنہیں احساس بھی ہوتا ہے کہ ان کی خواہش اور خوف بے بنیا دہیں پھر بھی وہ اُس سے

ائىپ مىن دوسرىقتىم أن لوگوں كى ہوتى ہے جن كى آتكھيں ايک جگھ زيادہ ديرزك كرمشاہدہ نہيں كرسكتيں ۔ وہ سلسل ايک چيز سے بعد دوسرى چيز كوسر سرى طور پرد كھتے رہے ہيں اُن كى آنگھسلسل اپنى خواہش كى تسكين كے ذرائع ڈھونڈ تى ہے يا پھروہ اپنے خوف كوكم كرنے كى كوشش ميں لگےرہتے ہيں۔ حلقة ذبن ميں خرابياں

اُن لوگوں میں خاص قسم کے امراض جنم لیتے ہی Dead Model ٹائپ کی پہلی قسم کے لوگ جوآ نکھیں بوچھل کے دنیا سے لاتعلق بیٹھے رہتے ہیں عام طور پرالسبر کی شکایت کرتے ہیں ان کا سر بوجهل رہتا ہےرات کو نینز نہیں آتی ۔جگراورمعدے کی بیاریاں اُن کو گھیرے رکھتی ہیں اور Obsessive Compulsive Disorder کا شکارر بیتے ہیں یعنی انہیں ایک ہی کام بار بار کرنے کی عادت ہوجاتی ہے۔اُنہیںمحسوں ہوتا ہے جیسے دہ ڈوب رہے ہوں۔بھوک نہیں گتی۔رونا آتا ہے اور شدید مایوی ہوتی ہے۔ اگریہ ذراسا کھانا کھالیں تو متلی ہونے لگتی ہے۔ وہ لوگ گھنٹوں تنہا کی میں خاموش رہ سکتے ہیں۔اُن کا رنگ زردہوجا تا ہےاور بال تیزی سے گرنے لگتے ہیں اُن میں خون کی کمی ہوجاتی ہےجسم میں تیزابیت بڑھ جاتی ہے اِس لیےاُن کے بال کچھوں کی شکل میں گرتے ہیں۔ دوسرى فتم Dead Model ٹائي لوگ وہ ہوتے ہيں جوموٹے ہونا شروع ہوجاتے ې \_ اور د کيھتے ہي د کيھتے اُن کا وزن بہت بڑھ جاتا ہے۔اُن کي پيارياں غائب ہونا شروع ہوجاتي ہيں اُن کے اندر تشدد اور پُستی آ جاتی ہے وہ دیکھنے میں انتہائی متحرک نظر آتے ہیں اُن کا بڑا مسّلہ وزن کی زیادتی ہوتا ہے۔ پھراجا تک ایک دن انہیں ہارٹ اٹیک ہوتا ہے۔ یہ ہارٹ اٹیک ۳۵ سال کے بعد بھی بھی ہوجا تا ہے اور عام طور ۲۵ سے ۵۰ سال کے درمیان ہوتا ہے۔ اگر وہ اِس ہارٹ اٹیک سے جانبر ہوجائیں توطبتی معائنے کے بعد پنہ چلتا ہے کہ اُن کا دل تو کافی عرصے سے '' بلاک'' تھا۔اوراب مستقل علاج کی ضرورت ہے۔ بہت سے Dead Model ٹائپ کے لوگ یہ سنتے ہیں تو اُن میں احا تک ایک بڑی تبدیلی آتی ہے یا تو وہ Dead Model ٹائپ کی دوسری قتم میں تبدیل ہوجاتے ہیں یعنی اب وہ آئکھیں جھکائے ایک کونے میں پڑے رہتے ہیں۔ پہلے وہ ہرکسی معاملے میں دخل دیتے تھے،اینی بات منواتے تھےاوراب دہ کسی سے کوئی بات نہیں کرتے ۔ضرورت سے زیادہ حرکت اجا نک حد سے بڑھی ہوئی ستى مىں تېرىل ہوجاتى ہےاوروہ مارمان كريڑےرہتے ہيں۔

یا پھر اُن کے اندر دوسری تبدیلی آتی ہے اور وہ Dead Model ٹائپ سے Tree Model ٹائپ میں تبدیل ہونا شروع ہوجاتے ہیں۔ اُن کے نتائج کی فائلیں اچا تک گھل جاتی ہیں وہ دیکھتے ہیں کہ اُن کی فائلوں میں اللہ کی محبت ہے نہ ہی اللہ کا خوف ۔ اُنہیں احساس ہوتا ہے کہ اُن کی ہر فائل دنیا کو ستفل جان کر بنائی گئی ہے۔ یہ اِدراک اُنہیں اپنی ہرفائل میں ترمیم وتنینے پر مائل کرتا ہے۔ اُن

حلقة ذبن ميں خرابياں

کا مشاہدہ شروع ہوجاتا ہے۔اُن کے تنے آپس میں مل جاتے ہیں۔اورایک مضبوط تنا وجود میں آ جاتا ب\_ - خیالات میں کیسوئی آجاتی ہے اور دہ Tree Model ٹائپ میں تبدیل ہوجاتے ہیں -اب ہم آتے ہیں Bush Model ٹائی کے لوگوں کی طرف۔ اُن کو پیچاننا بھی کوئی اتنا مشکل نہیں۔اُن سے بات کرتے ہوئے آپ کوا حساس ہوگا کہ اُن کی گفتگو میں دوسر ےلوگوں کی رائے کو بہت دخل ہے۔ بیددوسر پےلوگ کٹی طرح کے ہو سکتے ہیں۔ ہوسکتا ہے وہ کسی خاص پر وگرام کو بہت مشاہدہ اور تجزید کے بعد تر تیب دیں لیکن اِس کے بارے میں اُنہوں نے معلومات ٹیلیویژن سے جمع کی ہوں یا اُنہیں کسی رشتہ داریا دوست نے مجبور کیا ہو۔ یا پھر کسی پیندید یہ ہخصیت کی خوش کے لیے دہ سب کچھ کررہے ہوں۔قصر مخصر بیر کد اُن کے فیصلے لوگوں اور واقعات کے گر دکھو متے ہیں۔ وہ اپنے نتائج صرف اِس لیے تبدیل کردیتے ہیں کہ فلال شخص جس کی خوشی کے لیے وہ کوئی کام کررہے تھےاب وہاں نہیں یا وہ اب اُس کام ہے خوش نہیں ہوتا ۔ اُنہیں اگر بد معلوم ہوجائے کہ جو کام وہ کررہے ہیں دوسرے وہی کام کرنے والے دوسروں کی نظر میں عزت نہیں باتے تو یہ دیکھ کروہ خود بھی وہ کام چھوڑ دیتے ہیں۔ دچہ یو چھنے پر بتائیں گے کہ لوگوں کی نظرمیں اِس کام کی کوئی عزت نہیں۔ایسے لوگ چھوٹی چھوٹی کامیا بیوں اور تعریفوں یر بہت خوش ہوجاتے ہیں۔ بچوں کی طرح اُحصلنے کودنے لگتے ہیں۔ اُن کا بس نہیں چلتا کہ دہ ساری دنیا کو این کامیابی کے بارے میں چیخ چیخ کر بتائیں۔دوسری طرف ذراسی نا کامی اُنہیں مایوس کردیتی ہے۔ چراُن کی باتیں سننے کے قابل ہوتی ہیں یوں لگتا ہے کہ اُن یرغم کا پہاڑ ٹوٹ پڑا ہے۔ایسےلوگوں کی زندگی بناد ٹی ہوتی ہے۔وہ اکثر کام'' فیشن''سمجھ کر کرتے ہیں۔انہیں ڈرہوتا ہے کہا گر کام'' فیشن'' کے مطابق نہ ہوا تو اِن کودہ عزت نہیں ملے گی جس کی خوا ہش اُن کے دل میں محیلتی ہے۔ اُنہیں لوگوں کے تتسخر کا خوف ہوتا ہے۔Bush Model ٹائپ کے اکثر لوگوں کے اصول، عقائدادر طرزِ زندگی برکسی اور انسان کی مہر بڑی نمایاں ہوتی ہے۔اُن کا مشاہدہ کرنے پریتا چلے گا کہ اُن کے ہر کا م کا مقصد دوسروں کوخوش کرنا ہے۔ یہی وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں قرآن میں آیا ہے کہ بیا پنے آباؤاجداد کے طریقے پر چل رہے ہیں۔اُن کے اسلام قبول نہ کرنے کی دجہ ہی بیتھی کہ وہ اپنے قریبی لوگوں کی ناراضگی مول نہیں لینا چاہتے تھے یا اپنے آباداجداد کے زیر اثر بنائے گئے نتائج کو تبدیل کرنے میں خوف محسوں کرتے تھے۔ ایسے لوگوں کوآپ ہمیشہ دوسروں کا مشاہدہ کرتے یا ئیں گے۔وہ لوگ آیات کا مشاہدہ کرنے میں دلچ یہی نہیں

حلقة ذبن ميں خرابياں

رکھتے۔ آپ ساحل سمندر پرانہیں قدرتی مناظر کا مشاہدہ کرتے نہیں پائیں گے بلکہ دہ ایک گردہ میں بیٹھ کر خاندان کے لوگوں کے بارے میں باتیں کریں گے، دور پانی میں نہاتے ہوئے لوگوں پر تبعرہ کرنے میں مزہ لیس گے لیکن اُن کے اُو پر اُڑنے والے دو Seagull کی پر واز اُنہیں متاثر نہیں کر ہے گی۔ اُنہیں بھی کافت کے او پر اُڑنے والے دو Seagull کی پر واز اُنہیں متاثر نہیں کر ہے گی۔ رہے لے کر پاؤں تک کہیں بھی ہو یکتی ہے۔ اِس کے علاوہ اُنہیں زند زکا م بھی اکثر ہوتا ہے۔ اُن کا ایک اور مسلقہ ض یابد بیضمی ہوتا ہے۔ اُن کو مزے مزے کے کھانے کھانے مانے میں بڑا مزا آتا ہے وہ چاہتے ہیں کہ دستر خوان بھر اہوا ہو۔ اُن کا پیٹ جلدی نگل آتا ہے اور اُس کے بعد اُن کو گھی ڈکاروں کی شکایت ہو جاتی ہے۔ اُن کی ٹاگلوں میں کمز وری کے آثار ظاہر ہوتے ہیں اور وہ مجون سے لے کرملٹی وٹا من تک ہر چیز خوب استعمال کرتے رہتے ہیں۔

اِن ساری علامات کی روشن میں ہم اندازہ لگا سکتے ہیں کہ دماغ کا بہترین استعال ایک بہترین زندگی کوجنم دیتا ہے جبکہ اِس میں پیدا ہونے والے نقائص کی وجہ سے زندگی اجیرن ہوجاتی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ ہماری دماغی صلاحیتوں کی نشوونما کے لیے ہمیں اپنے علاوہ کسی کی ضرورت نہیں۔ اگر ہم اپنے مشاہدہ، تجزیہ اور نتیجہ بے طریق کارکو درست رکھیں اوراحسن طور پر استعال کرتے رہیں تو ہم ایک مطمئن، با مقصداور کا میاب زندگی گز ارسکتے ہیں۔

اب سوال میہ ہے کہ کیا ہمیں کا میاب زندگی گزارنے کے لیے صرف دماغی صلاحیتوں کی ضرورت ہے؟ یا ہمارے جذبات کا بھی کچھ دخل ہے؟ اگر ہے تو سیجذبات کہاں ہیں؟ کیسے وجود میں آتے ہیں؟ اور کس طرح ہمارے دماغ پر اثر انداز ہوتے ہیں؟ اِن سوالوں کا جواب حاصل کرنے کے لیے ہمیں دل کی طرف رجوع کرنا پڑے گا۔



دل ودماغ کے معاط پر قرآن حضرت ابرا ہیم کا واقعہ بیان کرتا ہے۔ حضرت ابرا ہیم اپن رب کی تلاش میں نطلے آپٹ نے سورج کو طلوع ہوتے دیکھا۔سورج کے جم ، نو را ور تمازت نے جا دو دِگایا آپ نے تجزیہ کیا کہ سورج سے زیادہ طاقتور شحکا نئات میں کو کی اور نہیں۔ آپ نے فیصلہ کیا کہ سورج ہی رب ہے۔ آپ کا یہ فیصلہ شام کو مغرب کے وقت غلط ثابت ہوا جب سورج بھی ڈوب گیا۔ پھر چا ند نظر آیا۔ آپ کو وہ کی گمان گز را مگروہ بھی باطل ثابت ہو گیا۔ رات کے ستارے کی چمک دمک نے متا ترکیا وہ سمجھ وہ تی اُن کا رب تھا جب وہ ڈوب گیا تو آپ پکا را تھے 'ڈو و بنے والا رب نہیں ہو سکتا''۔ در اصل آپ نے نہا یہ تا ہی کم مشاہدے پر تجزیہ کر کے نتیجہ اخذ کر لیا تھا۔ لیکن یہ مشاہدات آپ کے دماغ میں کیجا ہو کے آپ نے ہو تے ہے اور جس کے تجزیہ کر کے نتیجہ اخذ کر لیا تھا۔ لیکن یہ مشاہدات آپ کے دماغ میں کیجا ہو کے آپ نے ہو تے ہے اور جس کے تکم سے بیا ہے این سب کو اور باقی لاکھوں کروڑوں اشیاء کو اپنے قبطہ کو قدرت میں لیے ہو تے ہے اور جس کے تکم سے بیا ہے اپنے راستے پر رواں دواں ہیں۔ انہوں نے ایک نیا اور جامع فیصلہ کی کی کا نات کا مالک ہی میر ارب ہے جو ہمیشہ موجو در ہتا ہے، زندگی اور موت جس کے نی کیا ہو ہے آپ کے کی لیکن کا نات کا مالک ہی میر ارب ہے جو ہمیشہ موجو در ہتا ہے، زندگی اور موت جس کے اختیار میں ہو جو سب کو پالتا ہے۔

میتو معاملہ ہوا دماغ کا۔ قرآن کے مطابق حضرت ابرا بیم کا کردار مثالی ہے۔ کوئی بھی شخص مشاہدہ، تجزیداور نتیجدا خذکرنے کی صلاحیت کو استعال کر کے اپنے رب تک پہنچ سکتا ہے لیکن اِس کے لیے ضرورت ہے قلب سلیم کی ۔ یعنی انسان کا دل انسان کے مشاہدہ، تجزیداور نتیجدا خذکرنے کی صلاحیتوں پر اثر انداز ہوتا ہے اور قرآن نے دماغی صلاحیت کے مثبت استعال کے لیے قلب سلیم کی شرط عائد کی ہے۔ اِس لیے بی معلوم کرنا ضروری ہے کہ انسانی شخصیت میں دل کا کر دار کیا ہے؟

ہم جانتے ہیں کہ دل دراصل جذبات کی پناہ گاہ یا نرسری ہے۔ جہاں انسان کے جذبات جمع ہوتے اور پھلتے پھولتے ہیں۔ حسد، نفرت، محبت، خلوص اور ایسے بہت سے دوسرے الفاظ جو جذبات کو بیان کرتے ہیں د ماغ سے ہوتے ہوئے دل میں داخل ہوتے ہیں۔اب اگر دل جذبات کا گہوارہ ہےتو پھر تین سوال پیدا ہوتے ہیں۔

> سا: دل میں جذبات کہاں ہے آتے ہیں؟ س۲: دل میں موجود جذبات کتنی اقسام کے ہوتے ہیں؟

إن جذبات كاانساني شخصيت يركيااثر موتاب؟ :**m**J ہم اِن تین سوالوں کے جواب کی روشنی میں دل کو بخو پی سمجھ سکتے ہیں اِس لیے ہم پہلے سوال <u>سے شروع کرتے ہیں ۔ دل میں جذبات کہاں ہے آتے ہیں؟ ایک نوزائیدہ بچہ اپنی ماں کی گود میں </u> دودھ پی رہا ہے۔ دودھ پیتے ہوئے وہ اپنی ماں کوغور سے دیکھ رہا ہے۔ اُس کی ماں اُسے محبت بھری نظروں ہے دیکھر ہی ہے۔ بیچ کامشاہدہ اور تجزیداُ س کے اندر نہائج کوجنم دےرہے ہیں۔ یہ یتیجہ کیا ہے؟ بچہ این مال کے بارے میں کیارائے قائم کررہا ہے؟ بیدودھ پتا بچا پن مال کے بارے میں جو فاکل بنانے میں مصروف ہے اُس میں دوشتم کی معلومات ہیں۔ایک ٹھوں اور دوسری مجرد۔ پاسائنسی زبان میں یوں کہیے کہ اُس کی فائل میں دوشتم کے نتائج ہوتے ہیں ایک تو مشاہدہ اور اُس کی تصدیق پر بینی ہیں جبکہ دوسرے نہ تو ناپے جاسکتے ہیں اور نہ ہی انہیں سائنسی بنیادوں پر بیان کیا جاسکتا ہے۔مثال کےطور پر بچرد کچتا ہے کہ اُس کی ماں کا رنگ کیسا ہے؟ وہ کیسے بنستی ہے؟ وہ کیسے کپڑ بے پسند کرتی ہے؟ اُس کے ہاتھ میں کنگن کیسے ہیں؟ اور اُس نے کیسی انگوشی پہنی ہوئی ہے؟ا گراُس کی ماں اُسےلوری سناتی ہےتو کون سی ؟ادرکیسی؟ کیا اُس کی ماں آرام سے باتیں کرتی ہے یا چیخ کر؟ پھراُس کی ماں کی خوشبوکیسی ہے؟ وہ کون سی خوشبو کیں پسند کرتی ہے؟ اُس کے ہاتھوں كلمس كيبابٍ؟ جودود هوه أسه ديتي ب\_أس كاذا ئقد كيبا بٍ؟ وغيره وغيره به سب معلومات كسي قد رشوس ہیں لیتن بوقت ضرورت اِن ساری معلومات کو بیان کرنے کے لیےالفاظ، مثالوں یا بصری وسائل کا سہارالیا حاسكتاہے۔

دماغ مشاہدہ اور تجزبیکر کے جونتائج اخذ کرتا ہے اُس میں سے طوس حقائق کوتو وہ اپنے پاس محفوظ کر لیتا ہے جبکہ مجرد جذبات کو وہ آگے دل کی طرف منتقل کر دیتا ہے۔ اور یہی بنیا دی فرق ہے دل و دماغ کا۔ دماغ حقائق کو محفوظ کرتا ہے دل اُسی سے متعلق جذبات کو جذب کر لیتا ہے۔ دماغ حرکات وسکنات ، آواز وں ، رنگوں ، تعداد اور ذرائع کو ایک فاکل میں جع کر لیتا ہے جبکہ دل اُسی فرد ، چز ، جگہ ، موقع یا نظر یہ کے بارے میں جذبات کو سنجال لیتا ہے۔ یا در ہے کہ نتیجہ کی حد تک دماغ حرکات و تعنی ہے بارے میں جذبات کو سنجال لیتا ہے۔ یا در ہے کہ نتیجہ کی حد تک دماغ میں بیدونوں چز یں یکو ، ہوتی ہیں نتیجہ پر پنچ کر دماغ میں چیے کوئی چھلنی (Strainer) گلی ہوتی ہے۔ جس سے گزر کر جذبات پنچ دل کی طرف چلے جاتے ہیں اور طوفوں حقائق دماغ کی فاکل میں جمع ہوجاتے ہیں۔ اب ہم جانے ہیں کہ جب ہم کسی چیز کے بارے میں بات کرتے ہیں تو اُس سے متعلق فاکل ہمارے دماغ میں کھل جاتی ہے۔ پر جب ہم کسی چیز کے بارے میں

اصل میں کسی موضوع پر بات کرتے ہوئے ہمارے اندرا کس حوالے سے دو فائلیں کھلتی ہیں ایک دماغ میں اور دوسر می دل میں ۔ دماغ میں تو ہم اُس سے متعلق طوس حقائق جمع کرتے ہیں جبکہ دل سے ہم اُسی کے بارے میں جذبات کا اظہار کرتے ہیں۔ ایک انسان سے ماں کے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے آپ اندازہ لگا سکتے ہیں کہ اِس وقت معلومات کس فائل سے آرہی ہیں۔ دل سے یا دماغ سے ۔ دماغ کی فائل سے معلومات اخذ کرتے وقت ہم اکثر شجیدہ ہوجاتے ہیں۔ رُک رُک کر حقائق میں کرتے ہیں بعض معلومات جو ہماری فائل سے حذف ہو گئی ہوتی ہیں انہیں ڈھونڈ تے ہیں۔ دل کی فائل سے معلومات نگال کے معلومات اخذ کرتے وقت ہم اکثر شجیدہ ہوجاتے ہیں۔ رُک رُک کر حقائق چر پر مسکر اہٹ ہوتی ہے یا پھر آنکھوں میں آنسو۔ دل سے معلومات اور جذبات پیش کرتے وقت کسی قائل سے معلومات زکال کر پیش کرتے وقت ہر فر دایک جذباتی کیفیت سے دو چارہوتا ہے۔ یا تو اُس کے معلومات نگال کر پیش کرتے وقت ہر فر دایک جذباتی کیفیت سے دو چارہوتا ہے۔ یا تو اُس کے معلومات نگال کر پیش کرتے وقت ہر فر دایک جذباتی کیفیت سے دو چارہوتا ہے۔ یا تو اُس کے میں معلومات زکال کر پیش کرتے وقت ہیں آنسو۔ دل سے معلومات اور جذبات ہو کی روانی سے مال کے مقائل سے معلومات کسی خائل ہے۔ میں کر میں کسی خائل کے میں کر ہیں اُنہیں میں معلومات ہو ہیں آنہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں اُنہیں ڈھونڈ ہو ہیں کسی دول کی معلومات کی کی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہو ہو ہوتی ہیں ہوتی ہے ہو ہو ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں ہوتی ہیں میں میں معلومات حد نہ ہو ہو ہے کہ کی گفتگو عام طور پر خشک ہوتی ہے۔

ہم ماں کے موضوع کو دوبارہ مثال بناتے ہیں آپ ایک فرد سے اُس کی ماں کے بالوں کا رنگ پوچھیں، اُس کا آبائی شہر دریافت کریں، اُس کی تعلیم کہاں کہاں اور کن اداروں میں ہوئی معلوم کریں تو شاید وہ ان سب سوالوں کا جواب سوچ کر دینے پر مجبور ہو لیکن اُس سے پوچھیں کہ اُسے اپنی ماں سے کتنی محبت ہے تو وہ اُس کا اظہار برملا اور کسی رکاوٹ کے بغیر کر سکتا ہے۔

اب اِسی کیفیت کوایک اورا نداز سے دیکھیں، ہم ایک ایسے فرد کے بارے میں سوچے ہیں جو پچھلے گئی دن سے شدید بخار میں مبتلا ہے اُسے غنٹی کے دور یے بھی پڑ رہے ہیں۔ آپ اُس کے پاس بیٹھے ہیں آپ کے سامنے اُسے پھرغنٹی کا دورہ پڑتا ہے۔ ہوش میں آنے پر آپ اُس سے اُس کی ماں کے بارے میں ایسا سوال کریں جس کا جواب اُس کے دماغ کی فائل میں موجود ہوتو زیادہ امکان یہی ہے کہ دہ جواب نہ دے پائے گا اور اُس کی معذرت کی دوہ بھی یہی ہوگی کہ بیاری کے باعث اُس کا دماغ کا منہیں کر رہا۔ اُسی فرد سے دریافت کریں کہ دوہ اپنی ماں سے کس قدر محبت کرتا ہے تو اِس جواب کے لیے اُسے زیادہ سوچنا نہیں پڑے گا۔ بخار اور غن کی مثال تو ایک انہائی صورت ہے۔ بیشتر افر ادتو نیند پوری نہ ہونے کی صورت میں یا پیٹے خراب ہونے کی کیفیت میں ہی دماغی معلومات یا نتائے پیش کرنے کے قابل نہیں رہتے۔ اِس گفتگو سے ظاہر ہے کہ دل دو دماغ:

- ا: اپنے اپنے اندرالگ الگ فائلیں مرتب کرتے ہیں۔ . .
  - ۲: د ماغ کی فائلوں میں حقائق ہوتے ہیں۔
  - ۳: دل کی فائلوں میں جذبات ہوتے ہیں۔
- ۸۰: کسی موضوع پر بات کرتے ہوئے دونوں فائلیں کھُل جاتی ہیں۔

۳: ۱۔ دل میں جذبات کی فائلوں کو منطبط کرنے کی لامحدودصلاحیت ہوتی ہے۔ ب۔ د ماغ میں حقائق کو جع کرنے کی ایک محدوداستعداد ہوتی ہے۔ بہآخری فرق انثااہم ہے کہ یہاں اس کی دضاحت ضروری ہے۔ د ماغ میں فائلوں کے ترتیب

پانے کی رفتار جتنی تیز ہوتی ہے اُن کے زائل ہونے کی رفتار بھی اُتی ہی تیز ہوتی ہے۔ دماغ اپنے اندرا یک

خاص تعداد میں ہی فائلیں جمع کرسکتا ہے۔ جب یہ تعداد پوری ہوجاتی ہے تو پھرا کے کوئی بھی نئی فائل بنانے کے لیے دومیں سے کوئی ایک کا م کرنا پڑتا ہے۔ ۱: کوئی فائل سرے سے تلف کرنا پڑتی ہے۔ ۲: کئی فائلوں کا جم کم کرنا پڑتا ہے۔ اِن دوصور توں میں سے ایک سے گز رکر ہی انسان کوئی نئی فائل بنانے کے قابل ہوتا ہے۔ دل

ان دوصورلوں میں سے ایک سے کر رکر ہی انسان کوئی کی فال بنانے کے قابل ہوتا ہے۔دل کے ساتھ یہ مسکد نہیں ہے۔دل کے اندر جذبات سے متعلق فائلیں بنانے کی نہ صرف لامحدود صلاحیت ہے بلکہ ہر فائل کو محفوظ کرنے کا بند وبست بھی دماغ سے کہیں بہتر ہے۔

مثلاً آپ سی جنگل سے گزرے۔ وہاں آپ نے ایک خوف ناک سانپ دیکھا۔ اِس واقعہ کے گی سال بعد شاید آپ کو اُس دن کی تاریخ اور دفت یا د نہ رہ بلکہ اُس جگہ کا نام بھی یا د نہ ہو جہاں آپ نے وہ سانپ دیکھا تھا۔ لیکن آپ کے دل سے سانپ کا خوف نہیں نگل سکتا۔ یہ نہیں ہو سکتا کہ آپ کو یا دکرنا پڑے کہ آپ سانپ کو پیند کرتے ہیں یا آپ اُس سے ڈرتے ہیں۔ اِس طرح ایک بچ کو آپ اُس لا کے ک کہانی سنا ئیں جو بکر یاں چرانے جاتا تھا اور پھر نداق میں ''شیر آیا'' '' شیر آیا'' کی آوازیں لگا تا تھا۔ اِس کہان میں واقعات کا تسلسل بچ کے دماغ میں محفوظ ہوگا۔ جبکہ لا کے کی نادانی پر افسوس دل میں ثبت ہو جائے گا۔ پوسکتا ہے کہ اپنی بڑھا پے میں یے فرد بھول جائے کہ کہانی میں گا وُں کا نام کیا تھا، لا کے کی عمر کتی تھی، اُس کے پار کتنی بھیڑیں تھیں ، لیکن اُس کی کم عقلی پر افسوس پڑھا۔ یہ کہنے میں مشکل میں نہیں آئے گی کہ لائے کے نیا دانی کا مظاہرہ کیا تھا۔

دنیا کی ہر تحریر دماغ میں محفوظ ہوتی ہے اور وقت کے ساتھ ساتھ اُس کے کچھ جھے یا تو حذف ہوجاتے ہیں یا پھر آگے پیچھے ہوتے رہتے ہیں۔ اِس اصول سے نی سیکی یک کہ ات اور قرآن مشتخیٰ ہیں۔ قرآن معجزاتی طور پر نبی میکی کہ کہ کہ میں محفوظ ہوا جہاں بھی جذبات کے علاوہ کوئی اور چیز جگہ ہی نہیں پاتی۔ اللہ نے قرآن کی حفاظت کے لیے نبی سیکی کہ کہ کو منتخب کیا کیوں کہ وہاں سے کوئی چیز ضائع نہیں ہو سکتی اور قرآن کو ایک کیفیت کی صورت میں محفوظ کر دیا تا کہ قرآن کا ہر لفظ ویسے ہی شبت رہے جیسے جذبات مرکز ہوتے ہیں۔ اِسی لیے رسول اللہ ایک میں چھن چراتا کہ قرآن کا ہر لفظ ویسے ہی شبت رہے جیسے جذبات اور وہ اپنے جذبات یعنی قرآن کے خلاف عمل نہیں کر سکتے تھے آخری نبی سیکی کہ ذات کی میالیک منفرد

خصوصیت ہے جوائنہیں کا ئنات کے ہردوسر نے ذی حیات سے متاز کرتی ہے۔ ہم نے اِس باب کے شروع میں دل کے بارے میں جو تین سوال کیے تھے اب ہم اُن میں سے دوسر سوال کی طرف آتے ہیں، دل میں جذبات کتنی قسموں کے ہوتے ہیں؟ کیا محبت، نفرت، حسد وغیرہ جذبات اپنی اصلی صورتوں میں دل پر مسلّط ہوتے ہیں؟

اس کا جواب ہمیں قرآن سے ہی ملتا ہے۔ قرآن کے مطابق تمام جذبات بنیادی طور پر پاپنی جذبات کے ملاپ سے بنتے ہیں۔ اس کی وضاحت کے لیے ہم رگوں کا سہارا لے سکتے ہیں۔ دنیا کا ہر رنگ تین بنیادی (Primary) رگوں سے ل کر بنتا ہے۔ یہ تین بنیادی رنگ سرخ ، زردادر نیلا ہیں۔ ان کے علاوہ کوئی بھی اور رنگ بنیادی رنگ نہیں ہوگا بلکہ اُسے ہم ثانوی (Secondary) رنگ کہ سکتے ہیں۔ مثلاً سزرنگ: زردادر نیلا رنگ ملانے سے وجود میں آتا ہے، اس طرح محورا رنگ: سرخ ، سرخ ، سیاہ اور بیں۔ مثلاً سزرنگ: زردادر نیلا رنگ ملانے سے وجود میں آتا ہے، اس طرح محورا رنگ: سرخ ، سیاہ اور زردر نگ ملانے سے بنتا ہے۔ رنگ آمیزی میں سب سے دلچ سپ سفید رنگ ہے۔ جو تینوں بنیادی رنگوں کو ایک بنی تناسب سے ملاکر بناتے ہیں۔ اس کوآ پر میں سب سے دلچ سپ سفید رنگ ہے۔ جو تینوں بنیادی رنگوں کو دویا تین بنیادی رنگ آپ کے سامنے تھیں۔ اس کوآ پر میں طرح دیکھیں یا کسی میں کا تو کی رنگ کا تجزیہ کر یں تو میوٹر استعال کرتی ہیں جو بیکا م کر سکتے ہیں۔ آپ ایس کی درنگ ہی جاتے ہیں اور کم پیوٹر آپ کو سے دریا دن کریں کہ ای کی کوان کون سے بنادی رنگ کس تناسب سے پائے جاتے ہیں اور کم پیوٹر آپ کو چند ہی سینڈ میں بنیادی رنگ آن سے ہیں کوان کون سے بنادی رنگ کس تناسب سے پائے جاتے ہیں تو کسی دریا ہے ہوں ایک ہیوڑا ہوں او چند ہی سینڈ میں بنیادی رنگ این بی کون کون سے بنادی رنگ کس تناسب سے پائے جاتے ہیں تو کم پیوٹر آپ کو

ہوگا اِس کے علاوہ کسی نا گہانی حادثے کا خوف بھی ہوگا۔سانپ کا ذکر آتے ہی سانپ کے حوالے سے خوف کے خانے میں پڑی سانپ کے خوف کی فائل گھل جائے گی وہیں ہمیں اور بھی بہت سی فائلیں ملیں گی جن سب کا موضوع خوف ہوگا۔

ہمارا دل این اندر پانچ خانے رکھتا ہے۔ دل میں داخل ہوتے ہی ہرجذبہ پانچ میں سے سی ایک یا ایک سے زائد ثانوی جذبات میں بٹ جاتا ہے۔ پھر وہ فائلیں اُسی جذب کے خانے یا کر ے میں چلی جاتی ہیں۔ اُس کے بعد ہم جب بھی اُس چیز کا ذکر کریں گے تو اُس سے متعلقہ خانوں سے وہ فائلیں نکال لی جائیں گی۔ یہاں یہ بات بھی سمجھ لیس کہ دل میں تو ازن قائم رکھنے کے لیے اِن خانوں کا سائز ایک ساہونا چاہتے یا یوں کہیں کہ اِن پانچ بنیا دی جذبات کی فائلیں یک ال تعداد میں ہو تی چائیں۔ ایساند ہونے کی صورت میں انسانی شخصیت کا تو ازن بگڑ جاتا ہے۔ مثلاً اگر خوف کی فائلیں زیادہ اور امید کی کم ہوں تو انسان کی شخصیت میں بگاڑ پیدا ہوجائے گا۔ اِسی طرح اگر کم کا خانہ بڑھ جائے اور لذت کا چھوٹا ہو تو ہوں تو انسان کی شخصیت میں بگاڑ پیدا ہوجائے گا۔ اِسی طرح اگر کم کا خانہ بڑھ جائے اور لذت کا چھوٹا ہو تو ہوں تو انسان کی شخصیت میں بگاڑ پیدا ہوجائے گا۔ اِسی طرح اگر کم کا خانہ بڑھ جائے اور لذت کا چھوٹا ہو تو ہوں تو انسان کی شخصیت میں بگاڑ پیدا ہو جائے گا۔ اِسی طرح اگر کم کا خانہ بڑھ جائے اور لذت کا چھوٹا ہو تو ہوں تو انسان کی شخصیت میں بگاڑ پیدا ہو جائے گا۔ اِسی طرح اگر کم کا خانہ بڑھ جائے اور لذت کا چھوٹا ہو تو دوں خوصیت میں دل کا کیا کر دار ہے یعنی ہما ہو ہو ہے کا۔ کی طرح ال کی میں کر میں میں ہوں۔ یہ ہے ہیں کہ دل میں موجود جذبات کا انسانی شخصیت پر کی اُت رہ خان ہے ہو کا ہو ہو ۔ کا لی کی میں میں ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہے کا ہو ہو ہو کی کا خانہ بڑھ جاتے اور لذت کا چھوٹا ہو تو دل میں موجود جذبات کا انسانی شخصیت پر کی ای رہ ہو جا ہے ؟

ایس کا جواب ہم شروع کرتے ہیں رسول اللہ طقط کی اس حدیث سے کہ انسان کے جسم میں ایک ایسا عضو ہے کہ اگر وہ ٹھیک ہوتو ساراجسم ٹھیک ہوتا ہے اور اگر وہ خراب ہو جائے تو ساراجسم خراب ہوجا تا ہے اور وہ عضو دل ہے۔ ہمیں قرآن میں بھی اِس حوالے سے کُن آیات ملتی ہیں۔ مثلاً کا فروں کے دلوں پر کفر کی وجہ سے مہر لگ جاتی ہے جس کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ وہ دیکھنے کے قابل نہیں رہتے۔ یعنی دل کی خرابی انسان کو قوت مشاہدہ سے محروم کر دیتی ہے جو انسانی شخصیت کی ترق کی بنیا د ہے۔ یہی بات ایک دوسری آیت میں یوں کہی گئی ہے۔ حقیقت سہ ہے کہ آنکھیں اندھی نہیں ہوتیں مگر سینوں کے اندر دل اند سے ہوتے ہیں۔

دل کی اہمیت اِس بات سے داضح ہوجاتی ہے کہ دل کی خرابی انسانی دماغ کے پہلے فعل یعنی مشاہد کے دمتا شر کردیتی ہے جس کے بعدانسان کسی اور قابل نہیں رہتا۔ ہم پہلے دیکھ چکے ہیں کہ مشاہدہ فتم ہونے کی صورت میں انسان تجزیداور نتیجہ تک محد ودہوجا تا ہے۔ اِس کی وجہ دل ہی ہوتا ہے۔ دل میں اگر

کوئی جذبہ شدت اختیار کرلے یعنی کوئی خوف، لذت، انعام کی خواہش، امیدیا غم حد سے بڑھ جائے تو ہمارا دماغ تکمل طور پر دل کی تحویل میں آجاتا ہے امیا ہونے کی صورت میں دل دماغ کومجبور کر دیتا ہے کہ وہ اُس کے جذبے کا احترام کرے بلکہ دل کا وہ جذبہ ہی دماغ کو اپنی ترویج اور ترقی کے لیے استعال کرتا ہے۔ اِس طرح دماغ کا اپنا کر دارختم ہوجاتا ہے اور اُس کا واحد کا م دل میں موجزن کسی جذبے کی تعمیل رہ جاتا ہے۔ اِس حالت میں انسان کے مشاہدہ کرنے کی صلاحیت ختم ہوجاتی ہے اور وہ نے نتائج اخذ کرنے کے قابل نہیں رہتا۔ یعنی قرآن کے مطابق دل کوکوئی ایک جذبہ اندھا کر دیتا ہے۔

اب ہمارے سامنے دل کی اہمیت تین طرح سے واضح ہوتی ہے۔ ایک تو وہ حالت جب انسان کی قو سے مشاہدہ سلب ہوجاتی ہے اور وہ صحیح نتائج اخذ نہیں کر پا تا اُسے ہم Dead Model سے تعبیر کرتے ہیں Dead Type اُس وقت واقع ہوتا ہے جب دل پانچ میں سے کسی ایک جذبے سے مغلوب ہوجائے۔ دوسری حالت اِس کے متضاد ہوتی ہے۔ جب انسان صحیح مشاہدہ کرتا ہے، تھیک تجزید کرتا ہے اور پھر درست فیصلہ کرتا ہے۔ ایسا کرنے کے لیے اُسے قلب سلیم درکار ہوتا ہے۔ قلب سلیم کرتا ہے اور پھر دورس کی حالت اِس کے متضاد ہوتی ہے۔ جب انسان صحیح مشاہدہ کرتا ہے، تھیک تجزید کرتا ہے اور پھر دورست فیصلہ کرتا ہے۔ ایسا کرنے کے لیے اُسے قلب سلیم درکار ہوتا ہے۔ قلب سلیم اور تبلیخ کی ذمہ داری ڈال دی جاتی ہے جس کے لیے اُس کے دل کا مضبوط ہونا ضروری ہوتا ہے یعنی پانچوں جذبات کا توازن بنیادی اہمیت رکھتا ہے۔ اِس ساری گفتگو سے ظاہر ہے کہ سکھنے سے لے کر مگل

موجودگی دل کوانسانی شخصیت میں ایک منفر دمقام عطا کرتی ہے۔ الحکے باب میں ہم اُن پانچ جذبات پرتفصیلی گفتگو کریں گے۔ تاہم دل کی اہمیت کو واضح کرنے کے لیے ہم قر آن کے دودا قعات نقل کرتے ہیں۔ پہلا دا قعہ موت ؓ ،فرعون اور جاد دگروں کا ہے۔ حضرت موسی فرعون کے دربار میں نشانیاں لے کر پہنچے۔جواتی طاقتو رکھیں کہ اِن کا مشاہدہ اور تجزیبا انسان کو ہاسانی ایں نتیجہ کی طرف لے جاسکتا ہے کہ اِس ساری کا ئنات کارب ایک ہے جو ہر چیز یرقدرت رکھتا ہے۔لیکن فرعون کا دل بخت ہو چکا تھا۔ یعنی اُس کے دل کےاند ھے بن نے اُس کے مشاہد ےکومفلوج کردیا تھا۔ اُس کے نتائج میں اللہ کے حوالہ سے کسی نے نتیجہ کا اضافہ نہ ہوا سوائے اُس کے دل میں اِس خوف کے کہ اُس کی حکومت کوخطرہ ہے۔ اِس خوف نے اُس کے دماغ کوکوئی حیال سوچنے پر اُکسایا اور د ماغ نے مشورہ دیا کہ بھرے میدان میں سب لوگوں کے سامنے اگر مصر کے ماہر جادوگر موتی کے جادو کا توڑ کردیں تو اُن کا حکومت پر قبضہ کا خواب شرمندہ تعبیر نہ ہو پائے گا۔لہذا دن مقرر ہوا اور بہترین جاد دگروں کاایک پینل حفزت موٹی کے مدِ مقابل موجود تھا۔ جاد دگروں نے اپنے رہے پھینکے جو سانپوں کی طرح رینگنے لگے۔اُن کے مقاللے میں حضرت موٹل نے ایناعصا پیونکا جوا ژ دھابن کراُن کونگل گیا۔ بہاللَّد کی ایک آیت تھی جس کا مشاہدہ ایک اہم نتیجہ اخذ کرنے کے لیے کا فی تھا۔ لیکن ایک دفعہ پھر اِس نتیجہ کواخذ کرنے میں فرعون کا دل آ ڑے آیا اور اُس نے انکار کر دیا۔ جبکہ جادوگر وہاں قلب سلیم لے کرآئے تھے۔ اُن آبات کا مثابدہ اُنہیں اِس نتیجہ کی طرف لے گیا کہ ساری کا مُنات کا ایک ہی رب ہے جوموئی " کا رب ہے اور انہیں اُس کی اطاعت کرنی چاہئے یوں ایک ہی واقعہ نے ایک فرد کا کفر بڑھادیا اور دوسروں کواللہ کے قریب کردیا۔اور دونوں صورتوں کا باعث تھا انسان کا دل۔ دوسرا واقعہ حضرت ابراہیم کا ہے۔ابنے مشاہدہ، تجزیہ اور نتیجہ کی صلاحیتوں سے اللّہ کو پیجان لینے کے بعد وہ اللّٰہ کے دوست تُطهر بے اور نبی مقرر ہوئے لیکن اللہ کی ربوبیت کا ایک مظاہرہ ایسا تھا جس کا مشاہدہ کرنے کی خواہش اُن کے دل میں محیلتی تھی۔ بیڈھی قلب سلیم کی ایک خصوصیت ہے کہ وہ الیبی چیز وں اورنشانیوں کا مشاہدہ کرنے کی خواہش مسلسل رکھتا ہے جس سے اُس کوحقیقی خوشی ملے اِس لیے قلب سلیم رکھنے والافر د فطرت سے قریب ہوتا ہے۔ چاند، تارے، چھول، پانی اور دوسرے مناظر فطرت کا مشاہدہ کرنا اُس کا مشغلہ ہوتا ہےاور قیامت کے روز اللہ کے چیر پے کا مشاہدہ کرنے کا شوق اُس کے دل میں ہمیشہ مجلتار ہتا

ہے۔ ابی قسم کا مشاہدہ کرنے کی خواہش حضرت ابراہیم کے دل میں بھی تھی۔ وہ دیکھنا چا ہے تھے کہ اللہ مُر دوں کو کیسے زندہ کرتا ہے؟ اُنہوں نے جب اپنی اِس خواہش کا ذکر اللہ سے کیا تو اللہ نے وجہ جانتے ہوئے بھی اُن سے یو چھا'' کیا تہ ہیں یقین نہیں؟' اِس کے جواب میں حضرت ابراہیم نے کہا '' یقین تو ہے کیکن میں اپنے دل کے سکون یا خوش کے لیے یہ مشاہدہ کرنا چاہتا ہوں' ۔ قرآن میں اُن کا یہ قول نقل کرنے کا مقصد ہی ہیہ ہے کہ مشاہد ے کے شوق کی اہمیت ہم پرواضح ہوجائے اور ایسے فطری مشاہد کے اشد نے اُس شوق کا احترام کرتے ہوئے حضرت ابراہیم گوچار پرند ہے ذکہ کر کے اُن کا گوشت مختلف پہاڑوں کی چو ٹیوں پر کھنے کے لیے کہا جہاں سے دہ اُڑتے ہ<u>وئے حضرت ایراہیم کے پاس چل</u>ے آئے۔

## ٩. كذت

حضرت بلال سے بوچھا گیا کہ جب کفار مکد اُن کے سینہ پر بھاری پی رکھ کر انہیں اذیت دیتے تصور نہیں کی امحسوس ہوتا تھا۔ جواباً حضرت بلال نے کہا کہ انہیں تکلیف نہ ہوتی تھی بلکہ ایک لذت کا احساس ہوتا تھا جسانہوں نے '' حلاوہ ایمان' کا نام دیا۔ یعنی انہیں ایمان کی لذت محسوس ہوتی تھی۔ لذت انسان کے دل میں موجود ایک بنیا دی جذبہ ہے۔ انسان کے بیشتر کام اِسی جذب کی بدولت انجام پاتے ہیں۔ نشہ آور دوائیوں کے استعال سے لے کرنماز تک اور اپنے جسم کو کسی تیز دھار تالے سے او یت دینے سے لکر اللہ کا ذکر کرنے تک میں بورائع ہیں جن کا بنیا دی مقصر لذت کا معول ہے۔ آج کل لذت کے حصول کے بیٹ ارسال میں بھی کیا ہو کے ہوں ال میں لذت کو شی معام کر ناز انسان کا ان این ہو کے ہیں چھل دیں ہزار سال میں بھی کیا ہو کے ہوں ایم دین کو تی جن معام کر نا انسان کا ان این برا مسئلہ تھی نیں رہا جتنا آج ہے۔ دنیا کا پوراجہ یہ معاش مقر بیٹ لذت کی بنیا د معام کر نا انسان کا ان این برا مسئلہ تھی نیں رہا جتنا آج ہے۔ دنیا کا پوراجہ یہ معاش ما مقر بیٹ لذت کی بیں ہیں دیں کہ ہوں کے ایک ہوں کے جن کے کہ ان کہ ہو کے ہیں دیں ہو کے ہوں ہے۔ بی کو کی بنیا د

چاکلیٹ (Chocolate) کی مثال بی لیس ۔ یہ کھانے والے کوایک خاص لذت مہیا کرتا ہے۔ مغربی دنیا کی اکثریت چاکلیٹ کی لذت پر فریفتہ ہے۔ جس کے اہتمام کے لیے برازیل میں چاکلیٹ کا بنیا دی عضر کاشت ہوتا ہے کوکا فارمز (Cocoa Farms) سے لے کر سوئٹز رلینڈ اور امریکہ کے چاکلیٹ بنانے والے کا رخانوں تک لاکھوں لوگ چاکلیٹ کی صنعت سے وابستہ ہیں۔ اِس کی وسعت کا انداز وال بات سے لگا کمیں کہ سوئٹز رلینڈ کی معیشت کا ایک بڑا دصہ چاکلیٹ کی صنعت پر قائم ہے۔ دلچ پ بات یہ کہ امریکہ کی چاکلیٹ بنانے والی کمپنی مارس (Mars) کے مالکان کا شارد نیا کے ۲۰ امر ترین لوگوں میں ہوتا ہے۔ چاکلیٹ کھانے سے صرف لذت ہی نہیں بلکہ وزن تیزی سے بڑھتا ہے اور دیکھتے ہی و یکھتے انسان نہ صرف جسمانی بیاریوں کا شکار ہوجا تا ہے بلکہ موٹا ہے کی وجہ سے نفسیاتی مسائل میں بھی گھر جا تا ہے۔ اب ایک طرف تو وہ بیاریوں سے نجات کے لیے ادویا تہ ترید تا ہے جس ے ادوبیات کی صنعت فروغ پاتی ہے دوسری طرف وزن کم کرنے کے طریقے سیکھنے کے لیے کتابیں خریدتا ہے۔ پھرا سے خاص خوراک (Diet) کی ضرورت پڑتی ہے اِس کے لیے دہ کسی وزن کم کرنے والے ادارے میں داخل ہوجاتا ہے۔ مزے کی بات سیہ ہے کہ وزن کم کرنے کی ترکیبیں پڑھنے، ادوبیات کھانے اور ورزش کرنے سے شاید وزن تو کم ہوجاتا ہے لیکن چاکلیٹ کی لذت کم نہیں ہوتی اور یہی دہ خاص بات ہے جولذت کو دل میں موجود باقی چار جذبات سے متاز کرتی ہے۔ لذت کم نہیں ہوتی اور یہی دو ہوتی ہے۔ لذت کے حصول سے پہلے صرف لذت کی خواہش ہوتی ہے۔ اور لذت کا سرف کے موجود میں کی یا درہ جاتی ہے اور دہ یا دسان میں مزید لذت کی ترب پیدا کرتی ہے۔ لذت کا صرف کر کہ موجود میں ملنا ایک مسلہ بھی ہے اور دومیا دہی انسان میں مزید لذت کی ترب پیدا کرتی ہے۔ لذت کا صرف کر کہ موجود ہیں ملنا ایک مسلہ بھی ہے اور دومیا دہی انسان میں مزید لذت کی ترب پیدا کرتی ہے۔ لذت کا صرف کر کے موجود جو

مثلاً جن الوگوں کو چاکلیٹ کی لذت پند ہے اُن کے لبوں کو چھوتے ہی اُس میں موجود مخصوص ماد ۔ اُن کی زبان میں سرایت کرتے ہیں ۔ بید ماد ۔ اُن میں سرور کی کیفیت پیدا کرتے ہیں اور جب تک چاکلیٹ اُن کے منہ میں رہے بیلذت اُنہیں ملتی رہتی ہے۔ چاکلیٹ کے نگلتے ہی بیلذت ختم ہوجاتی ہے۔ دوسر انگر ازبان تک پینچتے ہی بیلذت دوبارہ ملنا شروع ہوجاتی ہے اور اُس کے ختم ہونے تک جاری رہتی ہے۔ یوں چاکلیٹ کے ختم ہوتے ہی لذت کا سلسلہ منقطع ہوجاتا ہے۔ اِس کے بعد انسان کے پاس صرف دو چیزیں رہ جاتی ہیں ایک تو اُس لذت کی یا داور دوسر ا موٹا پا۔

جنسی لذت دنیا کی چند شدید اور نا قابلِ مزاحمت لذتوں میں شار ہوتی ہے۔ اِس لذت کی شدت انسانی بقاء کے لیے انتہائی ضروری ہے اگر بیدلذت مفقود ہوجائے تو انسان جنسی تعلق قائم ہی نہ کرے۔ ایسانہ کرنے کی صورت میں دنیا کی آبادی کا بڑھنا رُک جائے۔ اور صرف ۲۰ سے ۵۰ سال میں کر ہُ ارض پر انسانی نسل معدوم ہوجائے۔ اگر اللّٰد نے بیخواہش انسان میں پیدا نہ کی ہوتی اور جنسی تعلق قائم کرنا ایک مذہبی ذمہ داری ہی بنایا ہوتا تو شاید گنتی کے لوگ ہی اِسے ایک مذہبی فریفنہ بچھ کرا دا کرتے اور انسانی آبادی کی بقا اور تسلسل خطرے میں پڑجاتے۔ اِس لیے اللّٰہ نے جنسی لذت کے حصول کو ایک طاقتو رداعیہ میں ڈ ھال دیا ہے۔ اِس لذت کی خواہش بلوغت کو پنچتے ہی دنیا کے ہرانسان میں پیدا ہوجاتی ہ (بشرطیکہ اسے کوئی جسمانی یا نفسیاتی عارضہ لاحق نہ ہو)۔ جنسی لذت کا دوراند پنہایت ہی قلیل ہوتا ہے اگر حقیقی لذت کے اُن تمام کھوں کو شار کیا جائے تو بیا نسان کی پوری زندگی میں چند کھنے بھی نہیں بنتے لیکن چونکہ بیلذت شدید ہوتی ہے اِس لیے اِس کی یادیھی بہت آتی ہے۔ یادمزید کی خواہش پیدا کرتی ہے۔ اور انسان اِن کھوں کو پانے کے لیے بیقرار رہتا ہے۔

اس ساری گفتگو سے بتانا بیم مقصود ہے کہ لذت وہ واحد جذبہ ہے جس کا تعلق حال سے ہے۔ ماضی کی لذت یاد بن جاتی ہے اور مستقبل کی لذت خواہش اب ہم لذت کی اقسام کی طرف آتے ہیں۔ جیسا کہ پہلے ذکر ہوالذت کی بہت سی اقسام ہیں۔ اور ان میں سے ہرا یک کو حاصل کرنے کے بہت سے ذرائع ہیں۔ مثلاً اگر کسی کو کلو ٹین کی لذت کی عادت ہوتو اُسے بیلذت پوری کرنے کے لیے تمبا کو کا در حوال یا رس ایپ جسم میں داخل کرنا پڑے گا۔ اب اِس لذت کو حاصل کرنے کے لیے حمد بوتو اُسے بیلذت پوری کرنے کے لیے تمبا کو کا میں بے شار ذرائع دستیاب ہیں صرف سگریٹ کو ہی لیچے در جنوں اقسام کے سگریٹ مارکیٹ میں ملتے ہیں۔ فلٹر والا، بغیر فلٹر والا یہ اِس تک کہ مختلف ذائقوں والے سگریٹ بھی موجود ہیں۔ اِس طرح ہوتم کی میں بانٹ دیا جائے۔ اِن اقسام کی تر آنی تصریح تمام ازتوں کی تقسیم سے کہ لذت کی اقسام کو بنیا دی حصوں میں بانٹ دیا جائے۔ اِن اقسام کی تر آنی تصریح تمام ازتوں کی تقسیم سے کہ ایک بنیا دی ڈھا نچو مہیا کر تی ہیں بانٹ دیا جائے۔ اِن اقسام کی تر آنی تصریح تمام ازتوں کی تقسیم سے لیے ایک بنیا دی ڈھا نچو مہیا کر تی

| ۲_مادىلذت                 | ا_جسمانی لذت  |
|---------------------------|---------------|
| <sup>م</sup> ا_روحانی لذت | س_معاشرتی لذت |

جسمانی لذتیں جسم کے ذریعہ سے حاصل ہوتی ہیں۔ اِن میں سے دواہم جسمانی لذتوں کا پہلے ذکر ہو چکا ہے۔ یعنی خوراک اور جنس۔ خوراک کی لذت ہمیں مند سے حاصل ہوتی ہے جبکہ جنس کی لذت کا ذریعہ جنسی اعضا ہیں۔ اِن اعضا کی غیر موجودگی میں یا غیر فعال ہونے کی صورت میں بیدلذتیں صرف یا دبن کے رہ جاتی ہیں۔ ممکن ہے یا د کے ساتھ خواہش بھی موجود ہولیکن اِن لذتوں کو حاصل ہونے کے ذرائع نا پید ہونے سے خواہش کی تعمیل ممکن نہیں رہتی۔ شراب کا نشہ بھی جسمانی طور پر حاصل ہونے والی لذت ہے۔ اِس کو حاصل کرنے کے لیے ہمیں جسم کی ضرورت پڑتی ہے۔ نشہ، خوراک اور جنس تیں بنیادی جسمانی لذتیں ہیں۔ انسان کے علاوہ کوئی دوسری مخلوق جسمانی لذت سے آشانہیں۔ خوراک ہر

حانور کی ضرورت پےلیکن اُس میں اُنہیں لذت نہیں ملتی بلکہ وہ اُسے بطور ضرورت استعمال کرتے ہیں۔ صرف انسان ہی وہ ذی حیات ہے جوخوراک کوصرف لذت کے حصول کے لیے استعمال کرتا ہے۔ یہ لذت اگر قابو سے باہر ہوجائے تو خوراک برائے ضرورت گُل خوراک کا ۱۰ فیصد بھی نہیں رہتی۔ جبکہ خوراک برائے لذت ۹۰ فیصد ہوتی ہے۔خوراک برائے لذت میں آج کی جنک (Junk) یا گاریج (Garbage) فوڈ آتی ہے۔ یہ وہ خوراک ہے جس کی ہمیں ضرورت نہیں ہوتی ہم اسے صرف لذت کے لیے حاصل کرتے ہیں۔ آپ کسی بھی مارکیٹ بادوکان پر دیکھ لیچے وہاں آپ کوخوراک برائے ضرورت کی اشاء چندا یک نظر آئیں گی جبکہ خوراک برائے لذت کے حوالے سے سب کچھ ہوگا۔ بدسمتی ے خوراک برائے ضرورت انسانی <sup>جس</sup>م کوصحت مند بناتی ہے جبکہ خوراک برائے لذت بچاری کودعوت دیتی ہے۔اِس کے باوجودہم چیپ، کولڈ ڈرنک اور چیؤگم جیسی اشیائے خور دونوش سے پیچھانہیں چھڑ اسکتے۔ایک دفعہ بچے بچین میں خوراک برائے لذت کے عادی ہوجا ئیں تو وہ تمام عمر اِس لذت کے حصول کے پیچھیے بھاگتے رہتے ہیں۔ جہاں تک جنس کاتعلق ہےتوایک جدید تحقیق نے ثابت کیا ہے کہ کر دُارض پر موجود تمام ذی حیات میںصرف انسان اور ڈوفن ہی جنسیعمل سےلذت حاصل کرتے ہیں۔ اِس کےعلاوہ ہر جاندار ہیمل ضرورت کے تحت کرتا ہے یعنی افزائش نسل کے لیے، وہ ایسا کرنے کے لیےاللہ کے حکم کا تابع ہے۔صرف انسان بہ قدرت رکھتا ہے کہ وہ جنس کو جب جا ہے اور جیسے جا ہے لذت حاصل کرنے کے لیے کام میں لائے۔

اب ہم آتے ہیں مادی لذت کی طرف۔مادی لذت دراصل نفسیاتی لذت کا نام ہے۔مادی لذت ہمیں مادی چیز وں سے حاصل ہوتی ہے۔ اِن میں سر فہرست تو دولت اور آ سائش کی چیز یں ہیں جنہیں حاصل کر کے ہمیں لذت ملتی ہے۔انسان جب بھی اپنا بینک بیلنس پو چھتا ہے تو بینک میں پڑی دولت کے بارے میں سُن کرا سے لذت محسوں ہوتی ہے قر آن میں گیارہ مادی لذتوں کا ذکر ہے۔ جو بیہ ہیں۔

| ۳_مکان   | ۲_نفذی  | ا_مال               |
|----------|---------|---------------------|
| ۲_مولیثی | ۵_زراعت | م <sub>_</sub> زمين |
| ۹_پانی   | ۸_لباس  | ے_سواری             |

لذت

اِن میں سے ہمارے لیے کون سی لذت اہم ہے اس کا دارد مدار اُس ماحول پر ہے جس میں ہم آنکھ کھولتے ہیں۔مثلاً پاک دہند کے اکثر لوگوں کے لیے سونا اور جواہرات اپنے اندر شدید لذت رکھتے ہیں۔ کیونکہ اِس معاشرے میں دھات کے دور سے لے کر آج تک دھات کی ہی اہمیت چلی آ رہی ہے اور دھا توں میں سونا ہی سب سے اہم ہے۔

یچھلے پچھال سے دنیا کی شہری آبادی میں سواری ایک اہم لذت کے طور پر سا منے آئی ہے۔ اس میں اہم دخل میڈیا پر چلنے والے اشتہارات کا بھی ہے۔ انسان کو اگر کوئی چیز میسر نہ ہولیکن اُس کا ذکر اکثر ہوتار ہے تو جوانی تک چہنچتے پہنچتے اُس کا احساسِ محرومی ایک لذت کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ مثلاً اگر بچپن میں کسی فرد کو اچھالباس نصیب نہ ہوتو جوانی میں اُ سے لباس کے حوالے سے احساسِ محرومی ہوگا۔ اگر اسچھ کپڑ وں کی فرادانی ہوتی تو شایدا ایہ نہ وتا احساسِ محرومی ایک لذت کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ مثلاً اگر اُسے ساری زندگی لباس کی لذت حاصل کرنے کی جنو میں مصروف رکھتی ہے۔ اِس کیفیت کے پیدا ہونے کی ذمہ داری ماں باپ پر ہوتی ہے۔ اگر بچپن میں بچ کو دوسری چیز وں کے ساتھ لباس پر بھی اللہ کا شکر ادا کرنے کی تربیت دی جائے تو پھر وہ دوسروں کے ایتھ کو لباس اور ایپ معمولی لباس کو یا دنہ کرتا رہے۔ بذشمتی سے آئ کے VT دور میں اِس لذت کی خواہش ماں باپ کی گفتگو کے بغیر ہی پیدا ہوجاتی

ہے۔اور اِس کے شکارانسان عمر تجربہتر سے بہتر لباس کی لذت کو پورا کرنے میں تھوئے رہتے ہیں۔ انسان کی اکثر لذتیں اُن یا دول کی وجہ سے پیدا ہوتی میں جو بچپن میں جنم لیتی میں۔ اِن کی تخلیق میں ہمارے بچپن کے ماحول اور ماں باپ کی تربیت کا بڑا دخل ہوتا ہے۔ اگر بچپن میں بچوں کو لذتوں پر قابو پانانہ سکھایا جائے تو آگے چل کر بیلذتیں جنون کی صورت اختیار کر لیتی میں۔ ایک اور لذت وہ ہے جو معاشرے کی وجہ ہے جنم لیتی ہے یعنی معاشر تی لذت ۔ جن معاشر تی

لذتوں كاذكرقر آن ميں ملتاب وہ يہ ہيں:

| ۳_والدي <u>ن</u> | ۲_شوہریا بیوی | اليخاندان            |
|------------------|---------------|----------------------|
| ۲_دشمن           | ۵_دوست        | <sup>م</sup> ا_اولاد |
| ٩_قبيله          | ۸_رہنما       | ۷_ساج                |

اا\_جنسٍ مخالف •ا\_رىتىە سی تمام لذتیں اپنا وجود اُن لوگوں کی وجہ سے رکھتی ہیں جن کے درمیان ہم رہتے ہیں۔ ہمیں اپنے ماں باپ کوخوش کر کے لذت ملتی ہے اپنی اولا دکی خوشی اور کا میابی سے حاصل ہونے والی لذت کا شار تو چندایک طاقت ورترین لذتوں میں ہوتا ہے۔ ہم یہاں اِس لذت کا ذکر جنسی لذت کے حوالے سے کرتے ہیں۔ کیونکہ ان دونوں لذتوں کا آپس میں چولی دامن کا ساتھ ہے۔جنسی لذت کی بدولت ایک نفحاسا بے سہاراانسان عدم سے وجود میں آتا ہے۔ یہ بچہ ندتو خود کھایی سکتا ہے اور نہ ہی اپنا اچھا کر اسمجھتا ہے۔ بلکہ یہ نوزائیدہ انسانی بچہ توا پناا چھائر اسجھنے میں بندر کے بچے سے بھی گیا گز راہوتا ہے۔ یہ حقیقت اس تحقیق کے بعد سامنے آئی کہ جب ماہرین نے ایک بندراور ایک انسان کے بچکو سانپ اور آگ کے سامنے بٹھایا جمرت انگیز طور پر بندرکا بچہ سانپ اور آگ دونوں کود کچ کر ڈرااور پیچھے ہٹ گیا۔ جبکہ انسان کا بچہ بے خوفی کے ساتھان دونوں چیزوں کی طرف لیکا۔ اِس تجربے سے ظاہر ہوتا ہے کہ اللہ نے انسان کے علاوہ تمام جانوروں میں خوف پیدائشی طور پر ودیعت کیے ہیں۔ یعنی جن چیز وں سے ڈرناکسی جانور کی بقاء کے لیے ضروری ہے وہ اِن چیز وں کا خوف پیدائش طور پراپنے اندر رکھتا ہے۔لیکن انسان کے ساتھ الیانہیں انسان کے اندرخوف اس کے ماحول میں موجود لوگوں کی دجہ ہے ہوتا ہے ماں باپ بچے کو بچاتے ہیں اور اُس کی ہرآ سائش کا خیال رکھتے ہیں ۔ ماں باپ کا بچے کی زندگی میں پہ کلیدی کر دار نہ ہوتا اگر اُن کے اندراولاد کی لذت نہ ہوتی۔فقط جنسی لذت ہونے کی صورت میں انسان طبعی طور پر تو بچہ پیدا کرنے ے قابل ہوتالیکن وہ نفسیاتی اور جذباتی طور پراولا دکا خیال نہ کر پا تا۔ اللہ نے ایک بے سہارا انسان کو دنیا میں لانے کے بعد اُس کے والدین کے دل میں اُس کو پھلتا پھولتا دیکھنے کی لذت پیدا کردی۔ بیدہ ملذت ہےجس کا ذکر قرآن میں انسان پر اللہ کی رحمت اور مہر بانی کے طور پر کمیا گیا ہے۔اور اللہ نے انسان کو یا د دلایا ہے کہ اگروہ اُس کے ماں باپ کے دل میں اُس کی بھلائی کی لذت نہ ڈالتا تو وہ بے سہارا مرجاتا۔ اس لذت کے حوالے سے ایک دلچیپ حقیقت ماہرین نے دریافت کی ہے۔ پیدائش کے وقت ماں کے دل سے ایک خاص مادہ خارج ہوتا ہے اور ماں کے دل میں بچے کا خیال کرنے کی لذت

وقت ماں لے دل سے ایک حاص مادہ حارث ہوتا ہے اور ماں لے دل میں بیچے کا حیال کرنے کی لذت اس مادے کے اخراج سے پیدا ہوتی ہے۔ بیرجذ بہ ہر مادّہ میں اُس وقت راسخ ہوتا ہے جب وہ بچے کو جنم دیتی ہے۔اِس مادے کی غیر موجود گی میں کسی ماں کے دل میں اپنے بیچے کے لیے کیا جذبات پائے جاتے بیں میرجانے کے لیے ماہرین نے ایک مادہ بندر کے دماغ میں اُس عمل کو عین اُس وقت روک دیا جب وہ جیچ کو پیدا کرنے والی تھی۔ بندریا نے بچر تو پیدا کر دیا لیکن اُس ماد ے کو دماغ تک لے جانے والی نالی بند تھی اِس لیے اُس کے دماغ میں میرمادہ داخل نہ ہو سکا۔ حیرت انگیز طور پر بندریا اپنے بچے کی محبت سے قطعی طور پر عاری تھی ۔ اُس کا بچرا کی کو نے میں بلکتا رہا اور وہ اُس سے بے پروا دوسر کو نے میں بیٹھی رہی اُس نے ایک بار بھی بچکو گو دمیں نہ لیا اُس کے زد یک اُس بچ کی حیثیت گو شت کے ایک لو تھڑ ۔ سے زیادہ نہیں تھی ۔ ذراغور بیچیا انسان ذاتی غرض کے بغیر کو نی کا مہمیں کرتا۔ یہاں تک کہ وہ اللہ کی عبادت بھی جنت کے حصول کے لیے کرتا ہے ۔ کم ہی لوگ ایسے ہیں کہ جو کو نی کا مہمیں کرتا۔ یہاں تک کہ وہ اللہ کی عبادت بھی موں لیکن اولا دکی پر ورش ہر خص کی غرض کے بغیر کرتا ہے وہ جانتا ہے کہ اس بچے کے بڑے ہو نے تک شاید وہ زندہ بھی نہ رہے بھر بھی اُسے اسی نے بچی کی دیشت ہے کہ ہو او خص کے بغیر کر اُس دیسی میں اولا دکی پر ورش ہر خص کی غرض کے بغیر کرتا ہے وہ جانتا ہے کہ اس بچے کے بڑے ہو نے تک میں دیں دیں دیم دیں ہے کہ مار ہوں نے بچار ہے کہ ہی کو میں معاو دیم کے بغیر کر اُس دیسی کر ہے کہ ہوں کے کہ کہ ہوں لیے اولاد کی پر درش ہر خص کی غرض کے بغیر کر تا ہے وہ جانتا ہے کہ اس بچے کے بڑے ہو نے تک میں دیم میں دیر ہے بچر کر میں اول کی ہورش می میں وہ لذت ملتی ہے کہ دور ای کے صول کے لیے پہل کہ ہوں لیے بچے کی پر درش پر مجبور ہوتا ہے۔

ایک آدمی کی ۱۵ سالہ بیٹی گردوں کے عارضے میں مبتلا ہوگئی اُسے ایک گردے کی شدید ضرورت تھی۔ اُس کے باپ نے اپنا ایک گردہ اپنی بیٹی کود بنے کا فیصلہ کیا یہ جانتے ہوئے بھی کہ اُسے اپنی بیٹی سے آگے چل کر کچھ فائدہ نہیں مل سکتا۔ ہو سکتا ہے کہ اُس لڑکی کی شادی کسی دوسر ے شہر میں ہو جائے اور دہ اُسے چند سال بعد بھی نہ مل سکتا۔ ہو سکتا ہے کہ اُس لڑکی کی شادی کسی دوسر ے شہر میں ہو جائے گردہ عطیہ کردیا۔ دونوں کو میتال میں داخل کیا گیا۔ پہلے باپ کا گردہ نکالا گیا۔ پھر وہ گردہ اُس کی بٹی کو اپنا میں منتقل ہوا۔ دونوں کچھ گھنٹوں بعد ہوش میں آئے۔ دونوں نے بستر مہیتال میں برابر ہی رکھے تھے۔ باپ نے ہوش میں آ کرفور اُاپنی بیٹی پر نظر ڈالی بیٹی نے کچھ دیر بعد آ تکھیں کھولیں اور سکرائی۔ باپ نے بیٹی کو سکر اتے دیکھا تو ہولا۔ 'اِس مسکرا ہٹ نے میرا دل خوشی سے بھردیا ہے۔''

انسان کواللہ نے کمزور، بے صبرا اور خود غرض پیدا کیا ہے۔ پھر اُس میں جسمانی قوت بھی دوسری مخلوق سے کم ہے نہ تو بیہ ہاتھی جیساطا قتو رہے اور نہ ہی بیہ چیتے کی طرح تیز ہے۔ پھر بھی بچے جننے والی تمام مخلوقات میں سے سب سے زیادہ عرصہ انسان کواپنی اولا دکی پر ورش کرنی پڑتی ہے اور بیسب وہ صرف اُس لذت کی خاطر کرتا ہے کہ جو اُسے اپنی اولا دکی صحت ، سکرا ہٹ، شادی، ترقی وغیرہ کی صورت میں ملتی ہے انسان جیسی خود غرض مخلوق کا کسی دوسر بے انسان کی پر ورش گھن لذت کی خاطر کرنا ایک انہونی

سی بات ہے۔اتنی انہونی کہ صرف اِس فطری لذت کا مشاہدہ جس کے زیر اثر انسان بیسب کچھ کرتا ہے۔ اللَّدى قدرت كامله كاليقين دلانے کے لیے کافی ہے۔لذتوں کی کچھ خاص اقسام ہیں جوفر داور معاشرہ دونوں میں جلوہ گرہوتی ہیں اور حسب ذیل ہیں۔ ا\_معلومات ۲\_ماضي ۳\_نظریہ اِن تین لذتوں کا ذکر فرداور معاشرہ میں سے کسی ایک قتم میں ہوگا اور اس کا انحصار انسان کی ذات پر ہوتا ہے۔ایک انسان کومعلومات جمع کرنے میں لذت ملتی ہے۔وہ گھنٹوں TV کے سامنے بیچا معلومات جمع کرتار ہتا ہے۔ وہ بہت سی کتابیں، رسالے بھی پڑھتا ہے۔ سوال یہ ہے کہ وہ ایسا کیوں کرتا ہے؟ اُسے اس سے کس قشم کی لذت ملتی ہے؟ اِس کا جواب ہمیں اُن معلومات کا تجزیہ کرکے ملے گا جواُس فرد کے پاس ہیں اگراُس کی معلومات انفرادی نوعیت کی ہیں تو اُن کی لذت مادی لذتوں کے زمرے میں جائے گی اوراگریہ معلومات دوس بے انسانوں کومتاثر کرنے کے لیے ہیں تو یہ معاشرتی لذتوں میں شار ہوگی۔مثلاً آج کے دور میں سٹاک مارکیٹ پرخصص کی معلومات جمع کرنا ایک لذت ہے۔انسان بہ معلومات جمع کر کےاگریپیہ کمانے کی کوشش کر بے تو اِن معلومات کاتعلق انفرادی مادی لذتوں سے ہوگا۔ ہوسکتا ہے کہ آپ اُس فرد سے بیہ معلومات حاصل کریں اور اُن سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکیں۔ دوسری طرف آب دیکھیں کہ وہ ان معلومات سے خودکوئی خاطر خواہ فائدہ نہیں اُٹھا رہا بلکہ دوسر ےلوگ اُس کی معلومات سے فائدہ اُٹھارے ہیں جبکہ وہ اِن معلومات کولوگوں کے سامنے پیش کر کے لذت محسوس کرتا ہے تو اِن معلومات کوجمع کرنے کی لذت درحقیقت معاشرے میں نمایاں مقام حاصل کرنے کی خاطر ہے۔ پاکسی ایسے احساس محرومی سے نجات پانے کے لیے جوانسان میں بچین سے پایا جاتا ہو۔ مثلاً اُس ے سامنے کسی بچے کی معلومات کی تعریف کی گئی تھی۔ یا اُس سے کسی ملک کا دارالخلا فیہ یو چھا گیا تھااور نہ ہتا سکنے پر ما تو مذاق اُڑا ما گیا ماڈانٹا گیا۔ تب سے اُس انسان کومختلف مما لک کے مارے میں معلومات جمع

کرنے میںلذت ملنا شروع ہوگئی اِس طرح احساسِ محرومی میں وقتی طور پر کمی داقع ہونے لگی۔ اِس بات سے ہم ایک دلچیپ حقیقت کی طرف آتے ہیں ۔بعض لذتیں بالواسطہ ہوتی ہیں۔

لینی وہ کسی اورلذت کے حصول کی وجہ ہے جنم لیتی ہیں۔مثلا رویبہ پیسہ جمع کرنے کی لذت کو کیچیے۔ایک شخص کوانی اولاد سے بہت محبت ہے اُس کی یہ محبت اِس لیے شدید ہے کہ اِس کے اپنے ماں ماپ نے اُسے بچین میں محبت نہ دی تھی اُس کے اندراحساس محرومی تھا اُس نے اِس کی دجہ مالی بدحالی کوقر اردیا۔ اُس کا خیال ہے کہ اگرا ُس کے دالدین کے پاس بیسہ ہوتا تو وہ اُسے بہت می چیزیں دلا دیتے اور زبانی پیار پر نەپر خات باب ایسا بنی اولا دے شدید محبت ہے وہ اینی اولا دکوخوش کر کے بہت لذت محسوس کرتا ہے۔ اُسے اپنے ماں باب کی فکر ہے نہ بیوی کی، کپڑ ے کا شوق ہے نہ گاڑی کا۔ اُسے سرف اپنی اولا دکوخوش د ے کرلذت ملتی ہے۔ اُسے احساس ہوتا ہے کہ پیسے کے بغیر بچوں کوخوشی نہیں دی جاسکتی۔ اس غلط نتیجہ پر پہنچتے ہی وہ نہایت حانفشانی سے بیسہ کمانا شروع کردیتا ہے۔ وہ صبح میں نوکری کرتا ہے اور شام کواینا کاروبار شروع کردیتا ہے۔ اِس طرح حاصل ہونے والی آمدنی میں اُس کے لیےکوئی لذت نہیں سوائے اِس کے کہاس آمدنی سے دہ اپنے بچوں کوزیادہ سے زیادہ خوش رکھ سکتا ہے۔ بظاہر تو یوں لگتا ہے کہ بیآ دمی شب وروز کی محنت پیسے کی محبت میں کررہا ہے کیکن در حقیقت اصل لذت اولا دہوگی اور پیبہ اُس لذت کو حاصل کرنے کا ذرایعہ۔ جب وہ اپنی دولت کے بل پراپنے بچوں کو مہنگے کپڑ ے خرید کر دے گا تو اُسے لذ یمحسوس ہوگی۔لیکن بیصورتِ حال تبدیل بھی ہوسکتی ہے۔ ۲۰ سال تک اگریڈخص دن رات دولت کمانے میں لگار ہے تو اُس کے لیے اولا دکی لذت کم ہو یکتی ہے اوراب واقعی اُس کے اندر دولت کی لذت یپدا ہوجائے گی۔اپنے سالوں میں رفتہ رفتہ اولا د کی لذت کم ہوگی اور دولت کی لذت اُسی تناسب سے بڑھتی جائے گی۔ تبدیلی کا بیٹمل اتنا آہتہ ہوگا کہ انسان کواس کا احساس بھی نہ ہوگا۔ وہ اولا دجس کے لیے وہ دولت کمانے چلاتھااینے باپ سے بات کرنے کوتر سے گی۔ باپ ویسے ہی رات کو دیر سے گھر آئے گا۔ پھر گھر آنے پر وہ اتنا تھکا ہوا ہوگا کہا ہے بچوں سے بات چیت بھی نہیں کریائے گا حالانکہ اُن کے لیے دولت کمانا اُس کا نصب العین تھا۔ ویسے بھی انسان جہاں لذت محسوس نہیں کرتا وہاں اُس کا دل نہیں ہوتا، جہاں اُس کا دل نہیں ہوتا وہاں اُس کا د ماغ بھی نہیں ہوسکتا اور جہاں انسان کے دل ود ماغ نہ ہوں وہاں أس كاجسم تو ہوتا ہے اُس كى ذات نہيں ہوتى۔

کسی چیز کے حوالے سے لذت پیدا کرنے کے لیے وہاں کافی عرصہ رہنا پڑتا ہے۔تا کہ پہلی لذت کم ہواورنٹی لذت پیدا ہوجائے۔ بیہ موضوع ایناا ہم ہے کہ ہم اِس کا تفصیلی تجربیہ کریں گے۔امریکہ

ادر پاکستان کی جیلوں میں قیدیوں کا تجزیہ خطاہر کرتا ہے کہ وہ قیدی جوجیل کے اندررہ کرایناماحول مذہبی بناليتے ہيں اُن كےاندرر دحانى لذت پيدا ہوجاتى ہے اور دہ رہا ہونے يرجمى قانون شكن نہيں كرتے۔ اِس کے برعکس وہ قیدی جوجیل میں عادی مجرموں کے ساتھ رہتے ہیں سزا بھکتنے کے باوجود جرم میں لذت محسوں کرتے ہیں اور جیل سے رہا ہوتے ہی دوبارہ جرم کا ارتکاب کرتے ہیں۔ اِس طرح جیل میں اُن کا آنا جانالگار ہتا ہے۔ام یکہ کی جیلوں میں قیدی تیزی سے مسلمان ہورے ہیں۔جیل میں ہی نماز پڑھنا سیصح ہیں،قرآن کا ترجمہانگریز ی میں پڑھتے ہیں۔وہاں مسلمان قیدیوں کی تعداد بہت کم ہوتی ہے لیکن وہ ایک ماحول بنا کررکھتے ہیں۔اِس ماحول کی وجہ ہے گناہ کی لذت اُن کے دل ہے ختم ہوجاتی ہے اور وہ ایمان کی لذت کے دلدادہ ہوجاتے ہیں ایمان کی لذت اُنہیں جرم سے دور رکھتی ہے اور ام کی جیلوں ے شاریات ظاہر کرتے ہیں کہ جیل میں مسلمان ہونے والے قیدیوں میں ہے کوئی بھی واپس جیل نہیں آیا۔ یہی صورت ِحال ہمیں یا کستان کی جیلوں میں نظر آتی ہے۔ یا کستانی جیلوں میں یوں تو مسجد بھی ہوتی ہے اور درسِ قر آن بھی ہوتا ہے۔ لیکن قید یوں کے پاس بیاختیار ہوتا ہے کہ وہ معجد کے ماحول میں رہنا چاہتے ہیں یا مجرموں کے ماحول میں بسیل ایک عجیب جگہ ہے جہاں آگریا تو جُرم کی لذت بڑھ جاتی ہے یا پھر بالکل ختم ہوجاتی ہے۔ اِس کی ایک بنیادی دجہ ہے۔ جیل میں یا تومیجد کاما حول ہوتا ہے یا پھر سجد سے ہاہر مجرموں کا۔ درمیان کی کوئی چیزنہیں ہوتی۔ جیل جانے کے کچھ ہی دنوں بعد قیدی ان دونوں میں سے ایک ماحول قبول کرلیتا ہےاور پھراُس کی لذتوں میں ماحول کے مطابق تبدیلی آناشروع ہوجاتی ہے۔ ہم نے ایسے بہت سے قید یوں کے انٹر ویو کیے جن کے اندر روحانی لذت پیدا ہوچکی تھی۔ ہمارے تجزمہ کے مطابق ان لوگوں میں زیادہ تبدیلی دو دجوہات سے آئی اول تو مسجد کے ماحول سے وابستہ ہونے کی دجہ ے، دوئم قر آن کا مطالعہ کرنے کی بدولت ۔ اِن دوذ رائع سے انسان کے اندرایمان کی جولذت پیدا ہوتی ہےوہانسان کو یکسر تبدیل کردیتی ہے۔

اب سوال میہ ہے کہ ایمان کی لذت کیا ہے؟ دوسری تمام لذتوں کے مقابلے میں اس ایک لذت کا بیان کرناسب سے مشکل ہے۔ہم اِس لذت کومزید دوقسموں میں تقشیم کردیتے ہیں۔ایک اسلامی اور دوسری غیر اسلامی۔ اسلام میں روحانی لذت کی تفصیلات تو آگ آئیں گی۔ یہاں ہم غیر اسلامی طریقے سے حاصل ہونے والی روحانی لذت کا ذکر کرتے ہیں۔ غیر اسلامی طور پر حاصل ہونے والی لذتوں کوبھی مزید دواقسام میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ اِن میں سے ایک تو وہ لذتیں ہیں جو کسی نہ کسی نہ ہی تجربہ کے زیرا ثر آتی ہیں اور دوسری وہ لذتیں ہیں جو نہ ہب سے تعلق نہیں رکھتیں اور جدید مغربی نفسیاتی شخصیق کے ذرایعہ وجود میں آتی ہیں۔ غیر اسلامی مگر نہ ہبی طریقے سے حاصل ہونے والی روحانی لذتوں میں قابلِ ذکر عیسانی، ہندواور بدھمت کے طریقہ کار ہیں۔ عیسانی، ہندواور بدھمت مینوں طریقوں میں روحانی لذت دنیاوی لذتوں کو ترک کرنے کے سوالی کچھ بھی نہیں ہے۔ یہ مینوں مذاہب انسان کو دنیاوی لذتوں اور تکلیفوں سے جدا کر کے ایک نئی لذت سے روشناس کراتے ہیں۔ سوال ہی ہے کہ بید اند کیا ہوتی ہے؟

اس سلسلے میں سب سے پہلے بیرجاننا جاتے کہ دنیاوی لذتوں کی دجہ سے انسان کے ساتھ کیا ہوتا ہےجنہیں ترک کرنے سے انسان ایک نٹی تشم کی لذی محسوس کرتا ہے۔ اِس سوال کے جواب کے لیے ہم چلتے ہیں واپس د ماغ کی طرف ۔ ہم جانتے ہیں کہ د ماغ تین طریقوں سے کام کرتا ہے۔ سب سے بہتر تو Tree Type ہوتی ہے۔ دوسری قشم Bush Type کی ہوتی ہے جو بہت سے ساجی اور معاشی مسئلوں میں بٹی ہوتی ہےاور تیسری قتم Dead Type کی ہوتی ہے Bush Type پنے ماحول، معاشرہ اور دیگر معاشی مسائل کی وجہ سے پریشان ہوتے ہیں۔ اِسی لیے Bush Type اور Dead Type شدید ڈنی بحران کا شکار ہوتے ہیں۔اُن کی راتوں کی نینداُڑ چکی ہوتی ہے وہ غصہ اورغم کی ملی جگی کیفیات میں رہتے ہیں۔ بیجان اور نفرت میں جکڑے ہوئے ایک راہ گم کردہ راہی کی طرح جو شدید پیاس سے بے تاب ہواور ہر سراب کے پیچھے بھاگ بھاگ کر ہلکان ہو چکا ہو۔ پی تنیوں مذاہب ایسےانسان کود نیادی کشکش سے نکال کرم اقبہ کی دعوت دیتے ہیں۔ایپا کرنے سے انسان اپنی پریشانیوں، د نیادی لذتوں اورغموں سے آشنا ہوتا ہے۔ اپنی کمزوریوں سے آشنائی آ دھامسکلہ تم کردیتی ہے۔تھوڑے دنوں کی توجہ اور دنیا سے دوری شخصیت کو سیٹنے گتی ہے اور انسان لذتوں سے چھٹکارا حاصل کر نا شروع کر دیتا ب-ایسا کرنے سے انسان خود کو ہلکا محسوں کرتا ہے گو یا بہت بھاری بوجھ اُس کے کا ندھوں سے اُتر جاتا ہے۔اُسے ایک سکون محسوس ہوتا ہے۔اِسی سکون کو مذہبی یا روحانی لذت سے تعبیر کیا جا تا ہے۔ جدید مغربی نفسیاتی علاج بھی انسان کے تمام مسکوں پر بیک وقت خور کے بجائے فرداً فرداً سوچنے کی دعوت دیتے ہیں۔اگر فرق سے تو ماحول اورطریقہ کار کا۔ مذہبی پارد حانی تج بدایک مذہبی رنگ میں ہوتا ہے۔ اِس

کے لیے عام طور پرایک مذہبی عمارت میں جانا پڑتا ہے یا پھر آبادی سے دور جاکر یہ تجربہ حاصل کرنا ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر عیسائی روحانی لذت کے لیے گر جے کارخ کرتے ہیں جبکہ بُد دھمت کے پیر دکار آبادی سے دور چلے جاتے ہیں اس کے علاوہ ماحول کو مذہبی رنگ دینے کے لیے خوشبو اور لباس کا بھی خاص خیال رکھا جاتا ہے۔ روحانی لذت کے بعض ماہرین رنگ کو بھی اہم سیجھتے ہیں۔ اُن کے نزد یک جس ماحول میں انسان روحانی لذت حاصل کرنا چاہتا ہے اُس کا رنگ اُن کی ہدایت کے مطابق ہوتو روحانی لذت جلد حاصل ہو جاتی ہے۔

جدیدنفسیاتی طریقہ کار اِن بندشوں سے آزاد ہے۔ماہرینِ نفسیات کے نزدیک دماغی سکون کی لذت حاصل کرنے کے لیے نہ تو کسی مٰہ ہی عمارت کی ضرورت ہے اور نہ ہی کسی خاص قسم کے لباس کی ۔ اگر ضرورت ہے تو قوتِ ارادی کی ۔ آپ جس قدر اپنی سوچ کو ایک جگہ مرکوز کر سکیں اِسی قدر خود کو پریشانیوں سے آزادر کھنے میں کا میاب ہو سکتے ہیں۔

آخر میں ہم دیکھتے ہیں کہ جدیدنف یاتی طریقہ کاراور غیراسلامی روحانی تجریوں میں کیا فرق ہےاور بید دنوں اسلام سے کس طرح مختلف ہیں؟ جدیدنف یاتی اور غیراسلامی لیکن مذہبی روحانی واردات کا ذکر تو ہم پہلے ہی کر چکے ہیں۔جدیدنف یاتی طریقے انسان کو ہر عقیدے، رسم اور ماحول سے آزاد رکھتے ہیں ۔جبکہ مذہبی تجربے کے لیےان متنوں کا ہونا ضروری ہے۔ آپ کو پہلے تو کسی عقیدے پر ایمان لانا ہوگا۔ ایک خاص طریقے مانصاب کی پیر دی کرنا ہوگی چھرا یک خاص ماحول کا حصہ بنا ہوگا۔

لیکن بیدونوں طریقے انسان کودنیا دی پریٹانیوں اورلذتوں سے کنارہ کش کروانا چاہتے ہیں اوربس ۔ اور اِن میں بید قدرِ شترک انہیں اسلام کے روحانی طریقہ کار سے جدا کرتی ہے۔ اسلام انسان کو دنیا دی لذتوں سے محروم نہیں کرنا چاہتا بلکہ اُن کو اعتدال پر لانا چاہتا ہے۔ اسلام کا روحانی تجربہ دنیا دی مشکلات پر قابو پانے کا نام ہے نہ کہ اُن سے فرار کا ، اسلام روحانی لذت کو پانے کے لیے دنیا دی لذتیں ترک کرنے کا تکم نہیں دیتا۔

دوسرا بڑا فرق نظریۂ توحید کا ہے۔اسلام کا روحانی تجربہ اللّہ کی قربت سے منسوب ہے۔ روحانی لذت پانے کے لیےترک دنیا کر ناضروری نہیں بلکہ اللّہ کا قُر بِضروری ہے۔ممکن ہے کہ ایک فرد اپنے خاندان اورر شتے داری کو منقطع کر کے جنگل میں جا بسے اور دنیا وی للہّ توں سے آزاد ہو۔لیکن اُسے خدانہ ملے۔ایہا بھی ممکن ہے کہ ایک آ دمی اپنی حلال کمائی میں سے اپنے اُو پر بھی خرچ کرے اُس کی دو ہویاں ہوں جن کے ساتھ وہ خوش وخرم اپنے خوبصورت گھر میں رہے اور اللّد سے قربت کے نتیجہ میں اُسے روحانی لذت بھی نصیب ہور ہی ہو۔

رمضان کا روحانی تجربہ اس کی ایک واضح مثال ہے۔ رمضان میں مسلمان بہت سی چیز وں سے اجتناب برتے ہیں۔ بہت سی د نیاوی لذتوں کو وہ اِس مہینے میں ایک خاص وقت تک کے لیے ترک کیے رکھتے ہیں۔ اِس سے انہیں وقتی طور پرایک روحانی لذت ضرور نصیب ہوتی ہے۔ لیکن بیر دوحانی لذت مستقل نہیں ہوتی کیونکہ وہ رمضان میں فقط د نیاوی لذتوں سے دور ہوتے ہیں۔ اور اللّٰہ سے قریب نہیں ہو پاتے۔وہ د ماغ کی فائلوں اور دل کے جذبات کو اللّٰہ کی منشاء کے مطابق دوبارہ تخلیق نہیں کر پاتے جس کی وجہ سے رمضان کے ختم ہوتے ہی اُن کی روحانی لذت بھی مفقو دہوجاتی ہے۔

لیکن کیا وجہ ہے کہ اکثر اوقات انسان لا کھ کوشش کے باوجود کوئی بھی لذت حاصل نہیں کر پاتا؟ اُسے کسی زمانے میں چاکلیٹ بہت اچھی لگتی تھی لیکن آج اُسے اس میں کوئی ذا کفتہ محسوں نہیں ہوتا۔اُسےا بچھے کپڑ بے پہننا اچھا لگتا تھا۔ آج نہیں لگتا۔ یہاں تک کہ وہ روحانی لذت کو حاصل کرنے کی بہت کوشش کرتا ہے مگر یہاں بھی اُسے ناکامی ہوتی ہے اُسے لذت کی خواہش تو ہوتی ہے۔ اُس کے پاس ماضی میں حاصل کی گئی لذتوں کی خوبصورت یا دیں تو ہوتی ہیں لیکن آج اُسے لذت کے حصول پر بھی لذت نہیں ملتی۔ اِس کی کیا وجہ ہے؟

اس کی دجہ جاننے کے لیے ہمیں دل میں موجودایک بنیادی جذب کا تجزید کرنا پڑ گااور دہ ہے جم-

# ۱۰. غم

حضرت سلیمان سے زیادہ طاقتور بادشاہ کر ہ ارض پڑ ہیں گز را۔ بادشاہ کی طاقت کا اندازہ اُس کی فوج اور اسلحہ کے انبار سے لگتا ہے۔ ٹینک، میز ائیل، بحری اور ہوائی جہازوں کے بیڑے، پیدل فوج بیر سب اور اِس کے علاوہ اور بہت کچھا کی اچھی فوج کا حصہ ہوتے ہیں اور انہی سے ایک بادشاہ دنیا میں اپنی عظمت کا لوہا منوا تا ہے۔ تاہم انسانی جنگ میں ابھی تک وہ ترقی نہیں ہوئی کہ لڑائی میں فیصلہ کرنے کی صلاحیت انسان کے علاوہ اس انسانی جنگ میں ابھی تک وہ ترقی نہیں ہوئی کہ لڑائی میں فیصلہ کرنے کی صلاحیت انسان کے علاوہ کسی اور کے پاس آجائے۔ بلکہ میدانی جنگ میں تو آج کے ترقی یافتہ دور میں بڑھ کرتھی کہ کہ از من کی فوج ہی فیصلہ کن قوت ہوتی ہے۔ حضرت سلیمان کی قوت انسانوں کی طاقت سے کہیں بڑھ کرتھی کہ کہ دارض کے تمام جن اُن کے غلام تھے۔ ایک ایک جن اکیلا ہزاروں انسانوں کا مقابلہ کر سکتا تقا۔ بڑے بڑے پہاڑ وں کو اکھا ٹر تھینکنا ان جنوں کے لیے کوئی مسکہ نہ تھا۔ لیکن حضرت سلیمان کے پاں اُس سے بھی بڑی ایک طاقت تھی اور ہو تھی ہوا۔ یہ کوئی م میں اور تھی ہوئی کہ پڑائی میں فی مقابلہ کر سکتا

ایک Tornado کی قوت کا انداز ہ لگانا محال ہے۔ بیز مین سے لے کر آسان تک پھیلا ہوتا ہے۔ Cyclone کے برعکس کہ جو پانی پر دیتے ہیں بیز مین پر ہی پیدا ہوتا ہے اور ز مین پر بی دم تو ژ دیتا ہے۔ اگر ایک جن کی قوت ایک ہزارانسانوں کے برابر ہے تو ایک Tornado کی قوت ایک ہزار جنوں کے برابر ہے۔ بڑے گھر، گا ڑیاں، پھر ایسے نگل جاتا ہے جیسے ویل مچھلی ایک سوئی کو کھا جائے۔ جس جگہ سے ایک Ornado گز دیاں، پھر ایسے نگل جاتا ہے جیسے ویل مچھلی ایک سوئی کو کھا جائے۔ جس جگہ سے ایک Ornado گز دیاں، پھر ایسے نگل جاتا ہے جیسے ویل مح کی اور سوئی کو کھا جائے۔ جس جگہ سے ایک Ornado گز دیاں، پھر ایسے نگل جاتا ہے جیسے ویل مح کی موٹی کو کھا جائے۔ جس جگہ سے ایک Ornado گز دیاں پھر ایسے نگل جاتا ہے جیسے ویل مح میں سوئی کو کھا جائے۔ جس جگہ سے ایک Orclone گز دیاں پھر ایسے نگل موتا ہے ہوں سالاس میں موٹی کہ ایک کہ Orclone گز دیاں کی موٹی کی ایس کہ ایک بھی درخت، کی نام سے جانا جاتا ہے۔ وادراب آ یے Orclone کی طرف جو شالی امر کیہ میں Hurricane کی کہ اسے سندر ہی میں ختم کردے یا خشکی پر چڑھ دورڑ نے کا حکم دے دے۔ Hurricane میں تیز ہواؤں کے ساتھ بارش بھی ہوتی ہے۔ باد دباراں، بچلی اور بادل کی سومیل کے وسیع دائر سے میں گول گول گو مو میے ہیں۔ ہوا کا تو کیا ذکر Hurricane میں تو بارش کے قطر رہ ہی اسے زور رہا تی کا رُتی کر تیں میں دواز کی ذکر کا میں تو بارش کے قطر رہی ایت زور سے زمین کا رُتی کر تے ہیں کہ داران کی شدت کو برداشت نہیں کر پاتی۔ حضرت سلیمان وہ وہ اور دنی کی میں تی دور این کی تسلاط میں سے تیوں تو تیں تھیں ۔ جنات، Orclone، ایک کی دی کی کی کی کی کی کی کی دور ہے دی کی کر ہے۔ دور ہوں کے دونی کا رُتی کر تے ہیں غم

اُس حساس وقت میں لذت ہمارے دل ود ماغ کو دوطرح سے متاثر کر سکتی ہے۔ یا تو شکر کے ساتھ یا پھر ناشکری کے ساتھ ۔ اگر ہم اِس کوا یک خاکہ کی مدد سے پیش کریں تو کچھ یوں ہوگا۔ لذت ۔۔۔۔ شکر۔۔۔۔ فاکل میں درج لذت ۔۔۔۔ ناشکری ۔۔۔۔ فاکل میں درج

کوئی بھی لذت اگر ہماری یا دداشت کا حصہ بنے اور اُس میں شکر شامل نہ ہوتو وہ دو میں سے کسی ایک یا دونوں کوجنم دیتی ہےاور وہ دوجذبات ہیں خوف اور غم۔

ہم خوف پر آگے بات کریں گے۔ یہاں ہم ذکر کرتے ہیں غم کا جواس وقت پیدا ہوتا ہے جب انسان لذت حاصل کرنے کے بعد شکر نہیں کرتا۔ انسانی شخصیت کی با تیں روز مرہ کی مثالوں سے بخو بی سمجھ میں آجاتی ہیں۔ ہم نے لذت کے باب میں اُس آ دمی کا ذکر کیا تھا جس نے اپنی بیٹی کواپنا گردہ عطیہ کیا اور وہ صحت یاب ہوگئی۔ ہوش آنے پر جب لڑکی نے مسکرا کے دیکھا توباپ کو بے پناہ لذت محسوں ہوئی۔ اب اگر بیلذت اللہ کے شکر کے ساتھ باپ کی یا دواشت کا حصہ نہ تھی تو خوف جنم لے گایا خم ۔ اللد کا شکر لذت کونم پیدا کرنے سے رو کتا ہے۔ بیا یک عجیب عمل ہے جوانسانی شخصیت میں وقوع پذیر یہوتا ہے۔ لذت کے ملتے ہی انسان خوشی سے پھولانہیں سا تا۔ وہ پھول جا تا ہے کہ بیلذت اُسے اللہ کی طرف سے عطا ہوئی ہے۔ اُسے بیڈیال نہیں رہتا کہ اللہ ہی نے اُسے عقل دی ، مواقع دیے، اسباب پیدا کیے، یہاں تک کہ اُس کا م کو کرنے کی ہمت دی جس کے بعد وہ لذت پیدا ہو تکی۔ جب وہ اللہ کواپی لذت کے پیچھے کار فرما ہی نہیں سمجھتا تو وہ اس کا شکر کیوں ادا کرے۔ اگر بیٹی کی محبت ڈالی۔ اُس کو صحت میں بینہ آئے کہ اللہ نے اُس کو آپریشن کے وسائل دیے۔ اُس کے دل میں بیٹی کی محبت ڈالی۔ اُس کو صحت مند بنایا اُس کوالیا کرنے کا خیال دیا پھر اُس کو ہمت دی کہ وہ یہ شکل کا م کر سکے تو بیسا راوا قعد اُس کے دل ود ماغ میں ایک غم کے ساتھ محفوظ ہوگا۔ جب بھی اُسے اپنی بیٹی کی مسکرا ہے۔ کی تو اُس کے ساتھ حسرت اورغم بھی ملیں گے۔

جذبہ یشکر کے بغیرلذت کے ساتھ جمع ہونے کو بہت یے غم ہو سکتے ہیں۔ بیشیطان کے لیے ایک سنہری موقع ہوتا ہے وہ لذت کے ساتھ خم کو ضرور شامل کردیتا ہے۔رفتہ رفتہ آدمی کوشش تو لذت حاصل کرنے کے لیے کرتا ہے لیکن لذت کا لحہ گزرنے کے بعد اُس لذت کی یاد میں صرف غم ملتا ہے پھر انسان جنتی بھی لذت حاصل کرلے جو چیز باقی رہ جائے گی وہ لذت کی یاد ہے جوغم پیدا کرتی ہے۔ شکر کے احساس سے عاری کسی فردکو گرمی کی چھٹیاں گزارنے کا موقع کسی بہت ہی خوبصورت

جگہ پر ملح تو اُس کے پاس اُس جگہ کی خوبصورت یا دین ہیں بلکہ تم ہوتے ہیں۔ آپ اُن سے پوچھیں : ماشااللدآب اتنى خوبصورت جگه ير گئے۔ آي: اُس سے بھی خوبصورت جگہ ہیں ہیں۔ غمز دہ: سناہے یورا ہفتہ وہاں رہے۔ آپ: لوگ تو مہینہ مہینہ بھرر بتے ہیں۔ غمز دہ: ليكن آپ رہے بھى توايك اچھے ہولل ميں تھے۔ آي: لوگوں کے تواپنے عالیشان گھر ہیں وہاں پر۔ غمز دہ: چلوآپ نے اپنی زندگی میں ایک دفعہ تو اُس خوبصورت جگہ کی سیر کر لی۔ آي: اب عمر ہی کتنی رہ گئی ہے۔اب کیا فائدہ۔ غمز دہ:

اگراُ س فردی فائل میں حذبہ شکر ہوتا تو پھر یہ گفتگو کچھ یوں ہوتی: ماشااللدآب اتن خوبصورت جگه بر گئے۔ آي: الحمدالله بهت خوبصورت جگتھی۔اللہ نے بھی کیا خوبصورت چیزیں بنائی ہیں۔ شاكر: سناہے یورا ہفتہ وہاں گز را۔ آي: بس اللدنے توفق دی۔ بہت اچھاوقت گزرا۔ ہم تو وہاں سے اچھی یادیں لے شاكر: کرلوٹے ہیں۔ آپ: ایک اچھ ہوٹل میں رہے تھے۔ جی ہاں ہماری خوش قشمتی ۔ ورنہ لوگ تو کافی غیر معیاری جگہوں میں رہنے پر مجبور شاكر: تھے۔ہم اُن سے اچھر ہے۔ چلوآپ نے ایک اچھی جگہد کھ لی۔ آي: بالكل بالكل اللدسب كواليي خوبصورت جگه د كيف كاموقع دے، اگر آ ب كابھى شاكر: حانے کا پروگرام یے تو بتائے گا میں آپ کو گائیڈ کر دوں گا۔ غم ڈیریشن کی بنیاد ہے۔انسانی جذبات میں خلا قائم نہیں رہ سکتا۔ وہاں کوئی جذبہ تو آئے گا۔ شگر نہیں توغم سہی غم بڑھتے بڑھتے ڈ پر یشن میں تبدیل ہوجا تا ہے۔ ڈ پر یشن غمول کے بوجھ کا نام ہے۔وہ بوجھ جوہم اُٹھانے کے قابل نہ رہیں غم تو ہرکسی کے ساتھ لگے ہیں۔لیکن اُن کی عمر عارضی ہوتی ہے ایک دن، دودن یازیادہ سے زیادہ چند ہفتے۔ اُس کے بعدائنہیں ختم ہوجا ناجا ہے۔ بعض اوقات ایپانہیں ہوتا۔ یا توایک ہی غم جان لیوا ثابت ہوتا ہے یا انسان کو کیے بعد دیگر ےاتے غم ملتے ہیں کہ دہ ایک کو بُھول تا ہے تو دوسرامل جاتا ب دوسر کو بُصولتا بوت تيسر اشروع ہوجاتا ہے۔ بقول شاعر ، میری قسمت میں غم گر اتنے تھے دل بھی یا رب کٹی دیے ہوتے

غم

قیدِ حیات و ہندِ غم، اصل میں دونوں ایک ہیں موت سے پہلے آدمی غم سے نجات پائے کیوں دنیا میں دونوں قسم کے لوگ پائے جاتے ہیں۔ مثلاً ایک آ دمی کی شادی 40 سال رہی اور 40 سال کی رفاقت کے بعد اُس کی بیوی کا انقال ہو گیا۔ اب وہ فرداس ایک غم نے نہیں نگل پا تا۔ اُس کا غم بڑھتا جاتا ہے۔ اُس نے تنہا زندگی کا بھی تصور بھی نہیں کیا ہوتا۔ یغم آ گے چل کر شوگر یا کینسر جیسے موذ ی مرض میں تبدیل ہو کر فرد دکی جان لے لیتا ہے۔ دوسری قشم اُس فرد کی ہے جس کا گھر بارسب ٹھیک ہے لیکن چو ٹی چو ٹی باتیں اُس کو غم دیتی رہتی ہیں۔ بھی اُسے اپنے رشتہ دار کی کو کی بات ستاتی ہے۔ بھی اُسے اپنی گاڑی کے خراب ہونے کا غم ہوتا ہے۔ بھی وہ اپنے ماضی کو یا دکر کے غم زدہ ہوجا تا ہے تو بھی معاشر کی بے راہ روی اُسے اداس کیے رکھتی ہے۔ ایسا فرد ایک مدت تک چھوٹے چھوٹے غلوں میں ڈوبار ہتا ہے اور پھر اُسے ایک بڑا غم ملتا ہے جو اُس کے کسی قر بی کی موت یا بیاری کی صورت میں ہوتا ہے اُس کی نوکری جاتی رہتی ہے، کاروبار تباہ ہوجا تا ہے۔ پھر یہ فرد اپنے چھوٹے چھوٹے غمول کر ایک اُس کی نوکر کی جاتی رہتی ہے، کاروبار تباہ ہوجا تا ہے۔ پھر می فرد اپنے چھوٹے چھوٹے خم ہول کر ایک

قرآن میں جنتی لذتوں کا ذکرآیا ہے وہی غم کا موجب بھی بنتی ہیں۔ یعنی ہمیں جو بھی لذت <u>بل</u>ا اگر ہماری فائل میں شگر کے بغیر چلی جائے توغم کا موجب بنتی ہے۔ قرآن میں ایسے 25 ذرائع کا ذکر ہے جن کی موجود گی لذت بھی دیتی ہے اور غم بھی۔ اُن کا ذکر ہم الطح باب میں کریں گے۔ یہاں غم کے باب میں ضروری ہے کہ ہم غم کی مختلف کیفیات کا ذکر کریں اور دیکھیں کہ غم ہماری شخصیت پر کیسے اثر انداز ہوتا ہے۔ لیکن غم کی کیفیات اور اثر ات کا ذکر کریں اور دیکھیں کہ غم ہماری شخصیت پر کیسے اثر انداز ہوتا ہے۔ لیکن غم کی کیفیات اور اثر ات کا ذکر کرنے سے پہلے ہم ایک جھوٹی تی بات بتاتے چلیں۔ پچھلے ہوتا ہے۔ لیکن غم کی کیفیات اور اثر ات کا ذکر کرنے سے پہلے ہم ایک جھوٹی تی بات بتاتے چلیں۔ پچھلے موتا ہے۔ لیکن غم کی کیفیات اور اثر ات کا ذکر کرنے سے پہلے ہم ایک جھوٹی تی بات بتاتے چلیں۔ پچھلے موتا ہے۔ لیکن غم کی کیفیات اور اثر ات کا ذکر کرنے سے پہلے ہم ایک جھوٹی تی بات بتاتے چلیں۔ پچھلے م یکن نے متاثر ملتے ہوں لیکن آج تو مغربی دنیا کے بڑے شہروں میں ۱ میں سے 2 لوگ مریض ہیں۔ اور بیوبا تیزی سے مشرق معا شروں کو بھی اپنی لیپ میں لے رہی ہے۔ ایکی کی کی کی اوجہ ہے؟ م یض ہیں۔ اور بیوبا تیزی سے مشرق معا شروں کو بھی پی پی بیٹ میں لے رہی ہے۔ ایک کی کی اوجہ ہے؟ م یکن ہیں۔ اور بیوبا تیزی سے مشرق معاشروں کو بھی اپنی لیپ میں لے رہی ہے۔ ایک کی کیا وجہ ہے؟ م یکن پی کی سی سے دول کی ہے۔ ایک مشین او اور بی من ایک کی می معنوعات کو مشین پر بنانے کے قابل ہوا تو پیداوار مصنوعات ما الوگ ایک ہفتے میں پیدا کرتے تھے۔ سوال پی تھا کہ اتی مصنوعات کی گھیت کیں ہو۔ مصنوعات مانے کی مشین تو انسان نے ایجاد کر لیکن اُن کو کھیانے کا کوئی طریقہ اس کے ما منہ تو کی ہو۔ کی اُن کی میں میں ای ہے ہوں کیں اُن کو کی نے کی کوئی کی کوئی ہے کو کی ہے کہ ہو۔ کی میں ہو ہو میں ہو ہو ہے۔ کہ مشین تو انسان نے ایجاد کر لیکن اُن کو کھی نے کا کوئی طریقہ اس کے ما منہ نہ تو کار کی اُن کی معنوعات کی اُن کی میں ہے۔ ہے مصنوعات کی سی ہو ہو ہے اُن کو کی نے کی کوئی ہے کہ ہی ہے۔ کہ میں کہ ہو ہو ہے۔ کھپت بڑھ سکتی تھی؟ جی نہیں۔ کسی چیز کوخرید نے کے لیے آپ کے اندرا می چیز کی لذت ہونا ضروری نہیں۔ کیونکہ آپ کوکسی چیز کے استعال سے لذت ملے اور آپ اُس کے استعال پرشگر کریں تو ایسی لذت آپ کو یا دبن کرستائے گی نہیں۔ لذت کو دوبارہ حاصل کرنے کے لیے اُس کاغم زدہ یا دبنا ضروری ہے اور سیا لیک اہم حقیقت ہے۔ صرف ایک دفعہ کی لذت اُس چیز کی مستقل خواہش میں تبدیل نہیں ہوتی۔ اُس کے دوبارہ نہ ملنے کاغم اِس لذت کو دوبارہ حاصل کرنے کی رغبت پیدا کرتا ہے۔

مثلاً آپ نے ایک ایتھر لیٹورنٹ میں ایک دفعہ کھانا کھایا اللہ کا مقکر ادا کیا۔ اب آپ اکثر وہ دن یاد کر کے لطف اُٹھا کیں گے۔لیکن شگر کے بغیر آپ کو جب بھی یاد آئے گی آپ کو بیٹم ہوگا کہ آپ نے صرف ایک دفعہ وہاں کھانا کھایا ہے۔ آپ کو بی حسرت ہوگی کہ کاش آپ کو دوبارہ وہاں کھانا کھانے کو ملے۔ اِسی طرح آپ کو کسی سے کوئی تحفہ ملتا ہے۔ وہ تحفہ ملتے ہی آپ سوچیں گے کہ اگلی دفعہ آپ کو کیا تحفہ ملے گا۔ اوروں کو کیا تحاکف دیے گئے ہوں گے۔ آپ نے اُس کے ساتھ جو نکیاں کی ہیں اُس کا صلہ سے ادنی ساتحفہ تو نہیں تھا آپ کو اُس سے بہتر چزمانی چا ہیتھی۔

دراصل مصنوعات کی طلب پیدا کرنے کے لیے آپ کولذت سے زیادہ لذت کے دوبارہ نہ طنے کے غم کا احساس دلانے کی ضرورت ہے۔ جدید مادی دنیا میں لذت کے نہ ملنے کاغم بڑی اہمیت کا حامل ہے۔ ہم نے شروع میں چاکلیٹ کی بات کی تھی۔ چاکلیٹ کی لذت اِس غم کے ساتھ یا دکا حصہ بنی کہ ہمیں اور میسر نہیں ۔ اب چاکلیٹ کھانے والا وسائل پیدا کرتا ہے تا کہ وہ مزید چاکلیٹ ٹرید سے ۔ پھر وہ مزید چاکلیٹ کھا تا ہے۔ پہلے ہفتے میں ایک دفعہ کھا تا تھا۔ پھر اُسے تا کہ وہ مزید چاکلیٹ ٹرید سے ۔ پھر وہ مزید چاکلیٹ کھا تا ہے۔ پہلے ہفتے میں ایک دفعہ کھا تا تھا۔ پھر اُسے تا کہ وہ مزید چاکلیٹ ٹرید سے ۔ پھر دود فعہ پوری نہیں ہو پاتی اور اُس نے وہ صلاحت پیدا کر لی کہ اب ہفتے میں دوبار چاکلیٹ کھا سکتا ہے۔ اِس خواہش کی یحمیل ہوتے ہی اُسے میڈم لاحق ہوجا تا ہے کہ بیخوا ہش روز کیوں نہیں پوری ہوتی ۔ یا یہ کہ اُس کے گھر میں چاکلیٹ کا ایک ڈ بہ ہر وقت موجود کیوں نہیں رہتا۔ یہی صورت حال کی دوسری لاتوں کے حوالے سے بھی ہو سکتی ہے۔ مشلاً بہت سے کپڑے نہ ہونے کاغم ، معا شرے میں عزت نہ ملنے کاغم ، ایک اچھا گھرنہ ہونے کاغم۔

ہم نے ذکر کیا تھا کہ لذتوں کے نہ ملنے کاغم پیدا کرنے سے مصنوعات بکتی ہیں۔تو پھر بیٹم آ ج صنعتی دور میں کیسے پیدا کیا گیا؟ نتین جدیدا یجادات صنعت کار کی مدد کوآ گئیں جنہوں نے کروڑوں لوگوں کو گھر بیٹھے کسی لذت کے میسر ند آنے کے خم میں بہتلا کر دیا اور بیتین ایجادات تھیں، روز اند کا اخبار، سینما اور TT ۔ انہوں نے لذتوں کے مزید حصول کی آگ بھڑ کا دی ۔ صارف کو قائل کر دیا کہ وہ ناکام ہے، بہت بدقسمت ہے اگر وہ ایک لذت کو بار بار حاصل کرنے میں کا میاب نہ ہو سکا ۔ اِن تین ایجادات کے ذریع صنعت کارنے تو لوگوں کو ان لذتوں کی طرف بھی مائل کیا جن کا اُن کے پاس پہلے بھی تصور بھی نہ تھا۔ ایک لذت جس کا آپ کو تجربہ ہواور آپ اُس کو دوبارہ حاصل کرنے کی کوشش کریں بھر میں آ والی بات ہے۔ مثلاً آپ نے ایک بار آئس کریم کھائی اب آپ کے پاس اِس لذت کی یا د ہے۔ ایک خوبصورت احساس۔ آپ اں لذت کو دوبارہ حاصل کرنا چاہیں گے۔ اگر آپ کا غم صرف انہی لذتوں کے مول تک محدود رہتا جن کا تجربہ آپ کا از کم ایک دفعہ کر چکے تصور شاید یہ اِنا خطرنا ک نہ ہوتا۔ مسکلہ تب ہوا جب اخبار، سنیما اور TV اُن لذتوں کے غم کو بھی پیدا کرنے میں کا میاب ر ہے دی کا انسان نے کہی تر ہوا جب اخبار، سنیما اور TV اُن لذتوں کے غم کو بھی پیدا کرنے میں کا میاب ر ہے دی کا انسان نے کہی

آپ سگریٹ کی بھی مثال لے لیسے صدیوں تک انسان تمبا کوکو ہاتھ سے سگریٹ کی شکل دیتا تھا جسے بیڑی کہتے تھے۔ یہ بیڑی بہت بھی کم لوگ پیٹے تھے۔ بیشتر لوگ مذصر ف اِس لذت سے نا آشا سے بلکہ ناپ ند بھی کرتے تھے۔ پھرانسان نے مشین سے سگریٹ بنا نا شروع کیا۔ ایک بھی دن میں صنعت کا رائے سگریٹ بنانے کے قابل ہو گیا جتنے لوگ ہاتھ سے ایک سال میں بناتے تھے۔ اتی بڑی کھپت کے لیے صنعت کار کی مدد کو آیا سینما۔ بڑی سکرین پر پہلی دفعہ ایک خوبروادا کارنے مردانگی کا بھر پور مظاہرہ کرتے ہوئے جیب سے سگریٹ نکال کر دانتوں میں دبایا اور اُسے سلگانے کے لیے ایک ادا کارہ نے ماچس کی تیلی جلائی تو ہزاروں نوجوان ایک لیے میں سگریٹ کی لذت سے نا آشنا ہوتے ہوئے بھی سگریٹ کی اوائل تک عورتوں کے پاس ملبوسات کے لیے وارڈ روب کے حوالے سے ہوا۔ 20 ویں صدی کے میں پہنے کو اور چند نوٹوئی کے خاص مواقع کے لیے ہوتے تھے۔ ایک دور میں کپڑا ہاتھ کی گھر بڑے پیانے پر شین شروع ہوان ایک نے کے ایک اور کی تھا ہوتے ہوتے بھی سگریٹ کی اوائل تک عورتوں کے پاس ملبوسات کے لیے وارڈ روب کے حوالے سے ہوا۔ 20 ویں صدی کے میں پہنے کو اور چند نوٹوئی کے خاص مواقع کے لیے ہوتے تھے۔ ایک دور میں کپڑا ہاتھ کی گھڑی کے بچا

مبتلا ہوگئی۔اُن مثالوں ہے آپ بخو بی تبجھ گئے ہوں گے کہ بہت ہی لذتوں کاغم انسان کواس لیے ہوتا ہے کہ وہ دوسری لذتیں ملنے کا ذریعہ ہوتی ہیں۔خوانین کے لیے میک اپ،خوشبویات اور زیورات معاشرے میں عزت اور رتبہ حاصل کرنے کا ذریعہ ہیں۔ بیضر وری نہیں کہ ہرعورت کوزیورات نہ ہونے کا غم اِس لیے ہو کہ اُسے زیورات پُہن کرلذت ملتی ہے۔ عین ممکن ہے اُسے اپنے گھر اور معاشرے میں عزت نہ ملنے کاغم ہو۔ اُس کی خواہش ہو کہ لوگ اُسے دیکھیں اور پیارے بات کریں۔ اُسے بیا حساس ہو کہلوگ اُسے تب ہی عزت اور وقار سے نواز تے ہیں جب اُس نے خود کوزیورات سے آ راستہ کیا ہو۔ اِس لیے زیورات نا کافی ہونے کاغم دراصل معاشرے میں اُسے عزت نہ ملنے کے خم سے منسلک ہو گیا۔ اخبار، سینمااور TV کے آتے ہی انسان ایسی بہت سی لذتوں سے متعارف ہوا جن کے بغیر اچھی زندگی کا تصور ہی بے سودتھا۔صنعت کا رکی مدد کے لیے ان سے بہترا یجادات کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔ مصنوعات بنانے کے لیے شین اور مصنوعات بیچنے کے لیے اخبار ، سنیما اور TV ۔ بلکہ یہ کہنا بے جانہ ہوگا کهاخبار، سنیمااور TV کے بغیر صنعتی ترقی کا خواب شرمند ، تعبیر نہیں ہوسکتا تھا۔ اِس حقیقت کا ادراک سب سے پہلے یہودیوں نے کیا۔ جوں ہی یہ بات اُن کی سمجھ میں آئی اُنہوں نے دوکام کیے ایک توانہوں نے اخبار، سنیما اور TV بنانے والے ادار ےخرید نایا قائم کرنا شروع کیے۔ دوس ے اُنہوں نے بینک قائم کیے جہاں سے سود پر بیسہ ملتا ہے۔ اُن مالی اداروں کے تعادن سے ہی صنعتیں قائم ہو ئیں ادر میڈیا کی نی تنظیموں کا وجود ممکن ہوا۔ انٹرنیٹ کی صورت میں میڈیا کا ایک اورموثر ہتھیا رایجاد ہو گیا۔ جس نے اخبار، سینما اور TV کو ہیچھے چھوڑ دیا آج دنیا کے بڑے صنعت کار میڈیا کی بڑی شخصیات کے ساتھ گہرےردابط رکھتے ہیں۔ بلکہ پرکہنا بے جانہ ہوگا کہ دونوں کے خاندانی مراسم ہیں۔ اِس گھر جوڑنے انہیں پچھلے سوسال میں بالعموم اور پچھلے 50 برس میں بالخصوص بے پناہ دولت کمانے کا موقع دیا۔اتن دولت کہ عام آ دمی اُس کا تصور بھی نہیں کر سکتا۔اور عام آ دمی کو کیا ملا ؟غم ۔ جتناغم بڑھتا ہے اُتنا، ہی ہم زیا دہ خرید تے ہیں، جتنا ہم زیادہ خریدتے ہیں اُتنی ہی میڈیا، بینک کارادرصنعت کار کی تجوریاں بھرتی ہیں۔ غم نے بڑھتے بڑھتے ڈیریشن کی صورت اختیار کرلی۔ڈیریشن کے آتے ہی جسمانی امراض پیداہو گئے۔ زندگی اجیرن ہوگئی۔ لیکن دنیا کے چندامیر ترین لوگوں کے لیے بیچھی گھاٹے کا سودا نہ تھا۔ بیر

دوائیوں کی ایک نٹی منڈی تھی۔ کیڑا خریدتے دفت تو انسان فیصلہ کل پرٹال سکتا ہے۔لیکن ڈیریشن سے

پیدا ہونے والےالسبر کاعلاج تو آج ہی ہونا ہے بلکہاسی وقت ۔ یوں دوائیوں کی صنعت بھی کیڑ ےاور چا کلیٹ کی طرح کی بلین ڈالر کی صنعت ہے جس کے صص بھی اُنہی لوگوں کے پاس ہیں جولوگوں کوغم دیتے ہیں۔اب کچھذ کر ہوجائے عم کی کیفیت اور اُس سے پیدا ہونے والے اثر ات کا۔ لذت کے نہ ملنے سے بیدا ہونے والاغم حقیقی نہیں ہوتا اِس لیے اُس کی کیفیات بھی غیر حقیقی ہوتی ہیں۔ یعنی جب ہماری لذت شکر کے جذبے سے عاری ہوادر پھر اُس کی افراط ہوجائے تو اس سے پیدا ہونے والی کیفیات میں بھی کثرت یائی جاتی ہے۔ یہ کثرت کا ایک عجیب تسلسل ہے۔مصنوعات کی کثرت، تعداد کی کثرت، لذ توں کی کثرت اور اُس سے پیدا ہونے والی ڈبنی کیفیات میں کثرت۔غموں میں ڈوباانسان یا تو کثرت سے جھکڑتا ہے یا ضرورت سے زیادہ خاموش ہوجاتا ہے۔ اُس کے دماغ میں شدید خالی پن پیدا ہوجاتا ہے جس کے بعد وہ کسی ایک موضوع پر زیادہ در یخور نہیں کرسکتایا اُس کے د ماغ میں کوئی خیال الجھ جاتا ہے۔ پھر وہ مسلسل اُسی موضوع پر کئی ہفتے غور کرتار ہتا ہے۔ ایسے انسان سے بات چیت کے دوران آپ کچھ پوچھیں تو آپ اُسے خالی الذہن یا ئیں گے۔ وہ آپ سے کہے گا۔ '' دوبارہ کہنا۔ کیا کہا؟ میں سمجھانہیں۔ارےوہ ایک اور بات میرے ذہن میں آگئی تھی میں نے سُنانہیں۔ مجھےابھی ضروری کام ہیں میں آپ سے پھر بات کروں گا۔ یا یہ کہ میرے یاس اور بھی مسائل ہیں''۔ یا پھر اُس سے کوئی بھی بات کریں اُسے صرف سیاست سے دلچیں ہوگی اُس کے مزد یک ساری بیاریوں کی جڑ سپریم کورٹ کا کوئی ایک فیصلہ ہوگا۔ آپ تعلیم کی بات کریں وہ کہے گا'' ہاں بیہ نہ ہوتا اگر سپریم کورٹ فلاں فیصلہ تھیک کرتی''۔ آپ موسم کی خرابی کا ذکر چھیڑیں وہ کہے گا''بھائی جس ملک کی سپریم کورٹ ایسے فیصلے کرےگی وہاں ایساشد یدموسم ہی ملےگا''۔ یا تو وہ ہرکام خود کرےگااورکسی کو فیصلے میں شریک کرنا پیند نہیں کرےگا۔اُسےاپنے دل کی بات کسی سے کہنے میں بہت مشکل ہوگی۔ یا پھروہ اپنی باتیں محفل میں سُنا سُنا کر ہنسے گااور دوسروں کوبھی ہنسائے گا۔

ایسےلوگوں کوایک ہفتہ لگ جاتا ہےصرف یہ بتانے میں کہ اُن کے سرمیں شدید درد ہے یا اُن کی فلال چیز گم ہوگئی ہے۔ یا پھر وہ دوسر لےلوگوں کی کمز وری جس کا اُنہیں پتا ہے چٹخارے لے کر سناتے ہیں۔کسی کاراز اُن کی محفل میں ایک گر ما گرم خبر بن جاتا ہے۔ یہی حال اُن کے رونے اور میننے کا ہے۔کبھی وہ رو کی گےاور ڈپریشن بڑھنے کی صورت میں گئی گئی دن روتے رہیں گے۔ یا پھر اُنہیں ہنسی کے دورے

غم

الیے لوگ خوداعتادی سے محروم ہوتے ہیں اُنہیں مسلسل یہ خیال ڈستا رہتا ہے کہ وہ لوگوں کے معیار پر پور نے نہیں اُتر تے ۔ لوگوں کے طعنے اُن سے برداشت نہیں ہوتے ۔ بہت نروس ہونے کی وجہ سے اکثر غلطیاں کرتے ہیں مثلاً لکھنے میں Spelling کی غلطیاں، بولنے میں تلفظ کی غلطیاں ۔ اِسی طرح اُن سے برتن زیادہ ٹو شتے ہیں اور کھانے میں نمک یا مسالے یا تو زیادہ ڈال دیتے ہیں یا سرے سے ڈالنا ہی بھول جاتے ہیں ۔ اُنہی لوگوں میں نہ ہی شدت پہندی پائی جاتی ہے۔ نہ ہی انتہا پسندی در اصل ڈ پریشن کی ایک بہت ہی واضح علامت ہے۔ وہ اسراف اور کچل میں بھی انتہا پسند ہوتے ہیں ۔ یا تو سب تر پریشن کی ایک بہت ہی واضح علامت ہے۔ وہ اسراف اور کچل میں بھی انتہا پسند ہوتے ہیں ۔ یا تو سب ڈ پریشن کی ایک بہت ہی واضح علامت ہے۔ وہ اسراف اور کھی تکلیف ہوتی ہے۔ مختصر سے کہ انتہا پسندی ہی تر پریش یعن غم کی شدت ہے۔

میتو ہو گئیں کچھ کیفیات اب آیے اثرات کی طرف غم انسانی جسم پر شدید اثرات مرتب کرتا ہے۔ بالوں کا گرنا اور سر میں خشکی اُس کی واضح نشانیاں ہیں۔ خشکی اُس طبعی نظام کا حصہ ہے جس کے ذریعہ انسانی جذبات میں غم کی شدت کا اظہار جلد کے ذریعہ سے ہوتا ہے۔ اور یڈشکی ہی بالوں کو کمزور کردیتی ہے۔مسوڑ ھوں میں سے خون بہنا بھی اِسی د بے ہوئے غم کی ایک نشانی ہے۔ اِس کے علاوہ گلے میں درداور زنہ زکام کی فراوانی بھی اِسی کیفیت کی غمازی کرتے ہیں۔ پھوں میں کھنچاؤ تو اُس کا واضح اظہار ہے۔جسم پرخارش بھی عمول کی انتہاء کو ظاہر کرتی ہے۔ایسے لوگوں کو یا تو اکثر قبض رہتا ہے یا پھر اُنہیں اسہال لگےرہتے ہیں۔نظامِ انہضام جذبات کی تر جمانی کرتے ہوئے حقیقت پسند نہیں رہتا اورا پنا تو ازن کھو بیٹھتا ہے۔

آخر میں ایک دلچپ سوال کی طرف آتے ہیں۔ کیا دنیا میں غم صرف اُن کو ملتے ہیں جو شکر نہیں کرتے اورلذتوں کے پیچھے دوڑتے رہتے ہیں؟ کیا مومنوں کو ڈپریشن نہیں ہوتا؟ کیا اللہ کے نیک ہند یے فموں سے آزاد ہیں؟

جی نہیں اللہ کے نیک بند بھی عنوں کا شکار ہوتے ہیں اُنہیں بھی وُ کھ پنچتا ہے۔لیکن اُن کے دکھوں کی نوعیت مختلف ہوتی ہے۔اُن کے غم دواقسام کے ہوتے ہیں ایک تو ذاتی نوعیت کے۔دوسر لوگوں سے متعلق ہوتے ہیں۔سب سے پہلے تو اللہ کے نیک بندوں کو اُن کھوں کے گز رجانے کاغم ہوتا ہے جب وہ اللہ کی عبادت ٹھیک طرح سے نہ کر سے اُنہیں اُن مواقع سے بھر پور فائدہ نہ اُٹھا سکنے کاغم ہوتا ہے جب وہ کو کی نیک کر سکتے تھے لیکن اُن کا دھیان اُدھر نہ گیا۔ پھر ایک غم کی کیفیت اِس سے بھی بڑھ کر ہے جو شائد بہت ہی کہ لوگوں پر طاری ہوتی ہے۔اللہ کے بچھاص بندے دنیا کو ایک پنجرہ سمجھتے ہیں اُنہیں اِس زیمن وآسان سے پر سے اللہ کے حرش کی وسعت یا داتی ہے۔وہ اُس اہدی دنیا کو یا دکر کے ملین ہوجاتے ہیں۔ پھر اُنہیں اللہ کا دیدارنہ ہونے کاغم سب سے بڑھ کر ہوتا ہے۔

اُن لوگوں کے لیے اللہ کے دیدار سے بڑھ کر کوئی لذت نہیں ہوتی ۔وہ ہر پل اُس لذت کو حاصل کرنے کے لیے ترج ہیں لیکن اُس کے لیے اُنہیں زندگی کے دن اِس دنیا میں پور ے کرنا ہوتے ہیں ۔ اُنہیں اپنی زندگی پراختیار نہیں ہوتا۔ وہ ایک جہا دے دوسرے جہا دمیں شوقِ شہا دت لیے لڑتے رہتے ہیں کہ کسی طرح شہا دت نصیب ہواور وہ اللہ کے عرش کے نیچ جگہ پا کیں ۔ لیکن اللہ نے اُس ملاقات کا ایک وقت متعین کیا ہوتا ہے۔ جب تک وہ وقت نہیں آتا ہی لوگ اُس ملاقات کے نہ ہونے کے نم میں ترخ چ ہیں۔ ای تم میں شامل کر لیچیا کی اور غم سے لوگ اللہ کے محبوب علیق ، اللہ کے زموں تا تعلیق سے ملنے کا بھی ہے پن شوق رکھتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ کسی طرح وہ دنیا میں کا میاب ہو کر جنت میں پہنچ جا کیں اور کہیں '' یارسول اللہ طلیق میں شامل کر لیچی ایک اور غم سے لوگ اللہ کے محبوب جائی ، اللہ کے رسول تایق سے ملنے کا بھی ہے پناہ سے ن موق رکھتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ کسی طرح وہ دنیا میں کا میاب ہو کر جنت میں پہنچ جا کیں اور کہیں ' یارسول موق رکھتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ کسی طرح وہ دنیا میں کا میاب ہو کر جنت میں پہنچ جا کیں اور کہیں ' یارسول موق رکھتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ کسی طرح وہ دنیا میں کا میاب ہو کر جنت میں پہنچ جا کیں اور کہیں ' یارسول موق رکھتے ہیں اور کہ کی حد میں کہ کسی طرح وہ دنیا میں کا میاب ہو کر جنت میں پہنچ جا کیں اور کہیں ' یا رسول ایمان کی دولت سے سرشار نہیں ہوئے۔ اُن کی خواہ ش ہوتی ہے کہ اسلام کا نور ہردل کو منور کرے۔ وہ اُن تاریک دلوں کا سوچ سوچ کرروتے ہیں۔ اُن کی ہدایت کے لیے دعا ئیں ما تکتے ہیں۔ پھر وہ اُن لوگوں کو دین اسلام کی طرف راغب کرنے کے لیے عملی طور پر مصروف ہوجاتے ہیں۔ بہت سے لوگ اُن کا نداق اُڑاتے ہیں۔ اُن پر پھبتیاں کستے ہیں۔ کوئی پاگل کہتا ہے کوئی برا بھلا کہتا ہے۔ لوگوں کا یہ رو یہ اُنہیں عملین کرتا ہے۔ اُنہیں مگان ہوتا ہے کہ شاید وہ اپنی ذمہ داری ٹھیک طرح سے نیمانیں پائے۔ ناکا می کا یہ دکھ اُنہیں اداس کردیتا ہے۔ وہ اللہ کے سامنے گر گر آتے ہیں دعا ئیں ما تکتے ہیں ''یا اللہ ہمیں یہ صلاحیت د کہ ہم تیرادین لوگوں تک پہنچا سکین '۔ یہ ہیں وہ دکھ جواللہ کے نیک بندوں کولاتی ہوتے ہیں۔ اللہ اُن کی کہ دکھ تسلی دیتا ہے۔ تاہم بھی بھی اُن کا ذکھا تنا بڑھ جاتا ہے کہ اُن کی موت واقع ہوجاتی ہو جاتی ہیں یہ سالہ اُن کو پہنچ جاتے ہیں جہاں نہ چینچنے کا اُنہیں دُکھ تھا۔ اللہ نے قرآن میں بار بار اُنہیں تسلیاں دی ہیں۔ بس کے کھر دریا نظار کرو۔ پچھون اوردنیا میں بسر کر و پھرنہ تو تہ ہیں کوئی دکھ ہوگا اور نہ کو کہ ہیں کہ دو ہوں کہ ہوتا ہے کہوں کا دی کہ ہوں ہو ہو تے ہیں۔ اللہ اُن کو در کا کو دو ہوں کے دو کہ کر ہوں کا ہے دی کہ ہوں ہوتا ہے کہ تاید وہ اپن دے ہیں دعا ئیں ما تکتے ہیں' یا اللہ ہمیں یہ موج دو ہوں کہ ہم تیزادین لوگوں تک پینچا سکیں' ۔ یہ ہیں وہ دکھ جو اللہ کے نہیں بار بار اُنہیں تسلیاں دی ہیں۔ بر پھر دی کہ پڑی جاتے ہیں ہوں ہی کہتا ہے کہ اُن کی موت واقع ہو جاتی ہے اور پھر وہ دو ہاں

دکھرکی بہی صورت حال اللہ کے نبی تلین ہو در پیش رہی۔ ایک واقعہ تو اُن کے طائف کے دورہ تبلیخ کا ہے۔ آپ بڑی اُمیدیں لے کر دہاں گئے۔ وہاں آپ کا نہ اق اُڑا یا گیا اور لوگوں نے پھر مار مار کر آپ کولہولہان کر دیا آپ شہر سے نکال دیے گئے۔ دُکھ میں شرابور اللّہ کی آخری نبی تلین طائف سے باہر ایک پھر پر آبیٹے وہاں آپ نے اللّہ کے سامنے اپنے دُکھ کا اظہار کیا۔ اللّہ کو آپ کے دُکھ کا احساس تھا۔ اللّہ نے جبر ئیل علیہ السلام کو آپ کے پاس بھیجا۔ جبر ئیل علیہ السلام نے آکر اجازت ما تکی کہ دوالوں کے اِس دویہ پر اُنہیں تباہ کر دیا جائے۔ اللہ کے نوالا داسلام قبول کر لیگی کہ دھا اُف روالوں آپ نے فرمایا۔ دنہیں مجھا مید ہے کہ اُن کی اولا داسلام قبول کر لیگن ۔

یہی اُمیدانسان کے بنیادی ۵ جذبات میں سے ایک جذبہ ہے کہ جس کے بارے میں ہم الطح باب میں گفتگوکریں گے۔

## ۱۱. أ<del>ميد</del>

اللہ کے نوی تلایق نے طائف میں اسلام کی تبلیغ کرنے کی تھانی اور اُس پہاڑی شہر کا رُخ کیا۔ مگر مکہ کی طرح یہاں بھی کفارنے آپ کی ایک نہ مُن ۔ آپ دن بھر گلی گلی تنگ کیے جاتے رہے اور بالآخر شہر سے نکال دیے گئے ۔ ایسے میں جریل علیہ السلام نے طائف کو ملیا میٹ کرنے کی اجازت مانگی جس کے جواب میں رسول اللہ طلبیتہ نے اُمید ظاہر کی کہ طائف والوں کی اگلی سل کو مسلمان ہونا ہے اس لیے آج کے طائف کو تباہ نہ کیا جائے۔

امیدانسان کے بنیادی جذبوں میں سب سے طاقتوراور شاید بہت ہی نا قابل فہم جذبہ ہے۔ دنیا کے تمام بڑے مذاہب امید کا درس دیتے ہیں، فنو حات اورا یجادات اُمید کے زیرا ثر ہی ممکن ہوتی ہیں۔ اُمید کی کوئی انہتا نہیں اِس لیے اُمیدوں کی وسعت کا اندازہ لگانا بھی بہت مشکل ہوجا تا ہے۔ لذت کا شکار انسان با آسانی پہچانا جاسکتا ہے۔ اُس کی سادہ ہی گفتگو چند سادہ خواہ شات کے گرد گھوتی نظر آتی ہے۔ اِس لیے خم کو پہچا نامشکل نہیں رہتا۔ یہی حال باقی کے بنیادی جذبات کا ہے۔ یوں تو ان جذبات کی اپنی کوئی انہتا نہیں لیکن ایک مرحلے پر پہنچ کر اُن چار بنیادی جذبات کا اثر ہمارے جسم پرا تنا شدید ہوجا تا ہے کہ ہم مزید

اُمید کے ساتھ بیہ سلد ہیں۔ پُر اُمید لوگ اورزیادہ مطمئن ہوتے جاتے ہیں۔ اُن کے اندر بُر دباری آتی جاتی ہے۔ اُمید کا جذبہ چونکہ ستغنبل سے متعلق ہوتا ہے اس لیے پُر اُمید لوگ نہ تو حال کی لذت کے چکر میں رہتے ہیں نہ بی ماضی کے غم انہیں ڈستے ہیں۔ وہ ماضی اور حال کو فقط ستغنبل میں حالات کواپنے رُخ پرموڑ نے کے لیے استعال کرتے ہیں۔ اُمید کی یہی خصوصیات اُسے دوسرے جذبات سے میر کرتی ہے۔ اُمید مستقبل بین ہے۔ وہ ہمیں آگے کی طرف دیکھنا سکھاتی ہے۔ اور آنے والے اُس دور میں لے جاتی ہے جس کا تصور آج مکن نہیں ہوتا۔ اس لیے اُمید کا جذبہ میں اور اور از نے والے اُس دور ہیں لے جاتی ہے جس کا تصور آج مکن نہیں ہوتا۔ اس لیے اُمید کا جذبہ میں چاہو پا نے سے پیدا ہوتا ہیں لے جاتی ہے جس کا تصور آج مکن نہیں ہوتا۔ اس لیے اُمید کا جذبہ میں چلا جائے۔ ایسا ہوتا ہیں اُس کی سوچ میں تبدیلی آجاتی ہے۔ اُس کا روید اور محک بھی بدل جا تا ہے اور پھیں کو کی میں کا میں کا میں کو کی شہت کا م رنے کے قابل ہوجا تا ہے۔ غم كالعلق ماضى سے ہے۔ يد ماضى قريب چند لمح پہلے كابھى ہوسكتا ہے اور ماضى بعيد كى سال پہلے كاكوئى دردناك واقع بھى ہوسكتا ہے۔ چند لمح پہلے ہمارا ايك دوست ہم سے روٹھ گيا ہے كيكن بدواقعہ بہر حال ماضى ہو چكا اور اسى ليے اس كاغم بھى ہے۔ اسى طرح بہت سال پہلے كا حادثہ جس ميں ہم صد مے سے دوچار ہوئے ماضى بعيد كا ايك غم ہھى ہے۔ واسى طرح بہت سال پہلے كا حادثہ جس ميں ہم صد مے جبدا ميد كا تعلق مستقبل سے ہے۔ اميد آنے والے كل سے ہوتى ہے۔ جبكہ دُكھ گز رے ہوئے كل كا ہوتا ہے۔ ليكن اُميد كا تعلق مستقبل سے ہے۔ اُميد آنے والے كل سے ہوتى ہے۔ جبكہ دُكھ گز رے ہوئے كل كا ہوتا ہے۔ ليكن اُميد كو آنے والے كل ميں قيد نہيں كيا جا سكتا۔ اُميد ايسا طاقتو رجذ بہ ہے كہ بڑھتے ہو خت كى قيد ہے آزاد ہوجا تا ہے۔ اِس ليے اُميد کے جذبے کو بچھنے کے ليے ضرورت ہے دفت كی ہے ہے کہ بڑھتے کو تو حسى ك

کائنات سے ہم آجاتے ہیں کرہ ارض پر۔ جہاں سب سے پہلے نباتات اور پھر حیوانات کا ظہور ہوا۔ یعنی اِن دونوں کی تخلیق کاعمل ناپا جا سکتا ہے۔ نباتات عام طور پر موسموں کے مطابق ہوتے ہیں یعنی گرمی میں فلاں پھل یا سبزی ہوتی ہے۔ گلاب کے پھول فلال موسم میں آتے ہیں وغیرہ۔ حشرات کی زندگی ایک خاص Life Cycle کے ماتحت ہوتی ہے۔ اور یہ چکر چنددنوں سے زیادہ نہیں ہوتا۔ چونکہ سے تبدیلی ایک حالت سے دوسری حالت میں ہوتی ہے اُس لیے حشرات کے Life Cycle میں تبدیلی کو وقت سے منسوب کیا جاتا ہے۔ ویسے ہی جیسے سیب کے پیڑ میں تبدیلی موسموں کے لحاظ سے ہوتی ہے اور أميد

اُساس حوالے سے ہی ناپاجاتا ہے۔ اس طرح پیدائش کے بعد انسان میں نمایاں جسمانی اور دہنی تبدیلیاں شروع ہوجاتی ہیں۔ انسان کاذبن ارتفاء کے مراحل سے گزرتا ہے۔ انسان جسمانی طور پر بھی کئی قو تیں اور صلاحیتیں حاصل کر لیتا ہے۔ دہنی اور جسمانی تبدیلی کے اِس عمل کوہ م عام طور پر سالوں میں گنتے ہیں۔ پھرایک وقت ہے حادثات اور واقعات کا یعنی ہماری گھڑیاں۔ گھڑیاں ہمیں روز مرہ کی تبدیلی کے بارے میں آگاہ کرتی ہیں اور اُن کا حساب رکھتی ہیں۔ ہمارے جذبات کا تعلق سالوں سے بھی ہے اور گھڑیوں سے بھی۔ مثلاً ہمیں کھا نا ڈیڑھ بج ملے گا۔ یعنی جذباتی طور پر ہم ڈیڑھ بے ایک خاص لذت کو حاصل کرنے کے لیے تیار ہیں۔ میری والدہ کا انقال آج سے ۲ سال پہلے دو پہر گیارہ بیے ہوا تھا۔

حالات کی تبدیلی جذبات میں تبدیلی کا موجب بنتی ہے۔ اور وقت جذبات کی تبدیلی کور ایکارڈ کرتار ہتا ہے۔ ہم اپنے جذبات کو تحفوظ کرنے اور بیان کرنے کے لیے وقت کے تیاج ہیں۔ وقت نہ ہوتو ہم یہ بتانے سے قاصر ہیں کہ دوروز پہلے اچھا کا م کرنے پر دفتر میں میری تعریف ہوئی جس کی لذت ابھی تک میرے کا نوں میں ہے۔ کل شام چھ بجے میرے پڑ دی کے گھر آگ لگ گئی جس کا مجھے نم ہے۔ چھوٹے چھوٹے واقعات جن سے کسی ایک جذبے میں بہت زیادہ کمی بیشی نہ ہوئی ہو۔ ہماری یاد سے تو ہوجاتے ہیں اور اُس کے ساتھ ہی اُن کا وقت بھی ہمارے ذہن سے خارج ہوجا تا ہے۔ مگر ہمیشہ ایسانہیں ہوتا۔ جوں جوں ہم غم، خوف اور لذت کا شکار ہوتے جاتے ہیں ہم جذبات کو وقت میں قید کرتے جاتے ہیں۔ لیتن ہر جذبہ کے ظہور پزیر ہونے کا وقت ہمیں یادر ہنا شروع ہوجا تا ہے۔ ہم اس جذبہ کو وقت کے س

ا یخم: ہائے وہ کیا گھڑی تھی جب ایسےزور کا سیلاب آیا۔ مجھے یاد ہے میں شام پانچ بجے گھر کے دالان میں کھڑا تھااور پانی کا ایک ریلاسب کچھ بہا کرلے گیا۔ ۲ یے م: ہمارے اُستاد آج ہے دیں سال پہلے صح صادق کے وقت اللہ سے جاملے۔

۵\_لزت:

، أميد

جذبات اگر دقت میں ہندھ جا ئیں تو وہ ہمارے ذہن کو بھی قابو کر لیتے ہیں پھر ہم جذبات کو وقت اور وقت کو جذبات کے حوالے سے یا در کھتے ہیں۔ مگر جوں جو ن ہم جذبات کو وقت میں قید کرتے ہیں اس قدر ہماری سوچ تغرّل کا شکار ہوتی چلی جاتی ہے۔

غم، لذت اورخوف وفت کے چھوٹے پیانے میں قید ہوجاتے ہیں مثلاً تین نج کر پندرہ منٹ پر۔ اُن سے ملاقات کے فوراً بعد ہے صبح صبح وغیرہ ۔ اِس لیے بیہ جذبات انسانی سوچ کو اُو پر کی طرف کھینچتے ہیں۔اور ہمارے جذبات کی گہرائی ختم ہوجاتی ہے۔یاد کے مختلف در یچوں میں مختلف موسموں ،سالوں اور

## أميد

لمحول میں لیٹے ہوئے جذبات انسان کو بے سکون کیے رکھتے ہیں۔ ہر بہار پر جمیں کسی کے ساتھ بیتے ہوئے لیحے یادآتے ہیں۔ کسی کے ہاتھ کا کنگن ہمیں وہ وقت یا د دلاتا ہے جب ہمیں اپنازیور بیچنا پڑا۔ کوئی خبر ہمیں کسی آنے والے خوف سے روشناس کرتی ہے۔ اور یوں ہم کبھی کسی واقعہ کی یاد، کبھی کسی حادث کے خوف میں زندہ رہتے ہیں۔ اُمید باقی جذبات سے اِس لیے مختلف ہے کہ وہ واقعات، حادثات اور عام طور پراوقات کی قید سے آزاد ہوتی ہے۔

مثلاً ہم اُمید کرتے ہیں کہ حالات جلد بہتر ہوجا ئیں گے ہمیں نہیں معلوم کہ کب؟ کتنی جلدی؟ اور کس قدر؟ پھر بھی ایک اُمید ہوتی ہے۔وہ ماں جواپنے بچے کی تعلیم کے لیے روز وشب وقف کردیتی ہے نہیں جانتی کہ کب اُس کی اولاد کمانے کے قابل ہوگی یا اُن کی کمائی سے اُسے کتنا فائدہ ہوگا؟ لیکن وہ پراُمیدر ہتی ہے۔

عظیم لوگ بنیس جانتے کہ اُن کی کوشش کب اور کیارنگ لائے گی گروہ اپنی کوشش ترک نہیں کرتے بلکہ پُر امیدر جے ہیں۔ اُمید وقت کی بندش سے آزاد ہوتی ہے۔ اُمید کو چیز وں ، لوگوں اور جگہوں میں باند ہا نہیں جاسکتا۔ اِس لیے اُمید میں حادثات اور واقعات کو کی خلل نہیں ڈالتے۔ اُمید حالات ک تپش سے آزاد رہتی ہے اِس لیے اِس جذبے میں بہت گہرائی ہے جو ہمیں دوسرے جذبوں میں نظر نہیں آتی۔ اللّٰہ سے تعلق میں بھی اُمید سب سے حاوی نظر آتی ہے۔ ہمیں گنا ہوں کاغم ہے۔ کی اُمید ہے کہ اللّٰہ ہمارے گناہ معاف کرد ے گا۔ اِس لیے ہم نیک کی طرف ماک ہوتے ہیں۔ ہمیں اللّٰہ سے تعلق قائم کر کے لذت ملتی ہے۔ پُھر ہمیں اُمید ہوتی ہے کہ میتوں کا آغاز کرد ہے ہیں۔

اُمید کا کوئی موسم میں ہوتا یہ ہمیشہ ہری بھری رہتی ہے یہ ہر دور میں انسان کواچھائی کی طرف مائل کر سکتی ہے قتل وغارت ہو یا کفر، چور بازاری ہو یا قط، اُمید بھی کم نہیں ہوتی۔ اُمید کاذ کر قرآن میں بار بار ملتا ہے۔ اُمید ہمیں عمل پر کمر بستہ کرتی ہے۔ چونکہ اُمید کی کار فرمائی مستقبل کے حوالے سے ہوتی ہے اِس لیے اِس دور کے لوگ اُسے بیچھنے سے قاصر ہوتے ہیں اور اُس کی مخالفت کرتے ہیں۔ جب ایک پر اُمید فرد کے کام کی مخالفت ہوتی ہے تو اُسے اُمید ہی پناہ دیتی ہے۔ ایسے میں اُسے مستقبل راجی اور مستقبل مینی ہی سکون دیتی ہے۔ اُمید کا ذکر ہوا در سور ۃ العصر کا حوالہ نہ آئے میمکن نہیں۔ ہم یہاں اُمید

کے جذبے کوسورۃ العصر کے تناظر میں بیان کرتے ہیں۔ سورة العصر کا آغاز دفت کی قتم ہے ہوتا ہے۔ بلکہ ہم یہ کہیں کہ دفت کی اقسام سے ہوتا ہے تو مناسب ہوگا۔ کیونکہ جیسا کہ ہم نے پہلے ذکر کیا ایک وقت تو اللہ کا اپنا ہے جواہدی ہے جس کا ایک لمحہ ہمارے کروڑ ہاسال کے برابر ہوتا ہے۔ پھر کا ئنات کا وقت اس کے بعدز مین پر مخلوقات کا وقت ۔اور پھر انسان کا وقت جس میں سے ایک دقت دہ ہے جس کی زنچ میں ہماری زندگی کے داقعات جکڑ ہے ہوئے ہیں۔اور پھرزندگی کے وہ جذبات جواُ سے ایک سمت دیتے ہیں اور ہمیں ایک خاص رڈِمل کا اظہار کرنے یر مجبور کرتے ہیں۔ بقسمتی ہے جن لوگوں کی شخصیت کاخمیر عام زندگی کے واقعات اور حادثات سے اُٹھا ہو، جن کی زندگی کا مقصد روز مرہ کی لذتیں حاصل کرنا ہو، جن کے لیے دنیا کےغموں کا مداوایا معا شرتی خوف سے نجات ہی سب سے مقدم ہو وہ ان جذبات میں جکڑے جاتے ہیں پھر وہ ایک ایک لذت کو حاصل کرنے کے لیے دوڑتے ہیں۔ایک غم میں سے نکلتے ہیں تو کوئی دوسراغم اُنہیں دیوچ لیتا ہے۔ایک خوف کے ختم ہوتے ہی دوسرا خوف آ ٹیکتا ہے۔ اُنہیں زندگی میں حقیقی سکون نہیں ملتا۔ بدشمتی ، مایویں اور بے چینی اُن کے گردمنڈ لاتی رہتی ہے۔ اِس کے برعکس ایک پُر اُمید فرد مستقبل پرنظر رکھتا ہے اُس کی آئکھ آنے والے وقت کودیکھتی ہے۔اُس کا آج کل کو بہتر بنانے کے لیے ہوتا ہے۔اُس کا ایمان ہوتا ہے کہ حق کا بول بالا ہونا ہے ااور بچے ہمیشہ رُخِ روشن کی طرح نمایاں ہوگا۔ اِس سوچ کی بدولت اُس میں ایتھ عمل کی خواہش پیدا ہوجاتی ہے۔اُس کے اچھے مل کا فائدہ اُس کے آس پاس کے لوگ نہیں سمجھ پاتے۔ مخالفت ہوتی ہے کیکن وہ سب کی باتیں برداشت کر ایتا ہے اور پُر اُمیدر ہتا ہے۔ کیونکہ منتقبل کا جومنظر ایک پُراُمیدآ نکھ دیکھ لیتی ہے وہ دوسروں سے ینہاں رہتا ہے۔اب سوال اُٹھتا ہے کہ اُمید کے جذبے میں الی کیابات ہے جوانسان کو مستقبل ہیں بنادیتی ہے؟ اِس سوال کا جواب دینے کے لیے ہمیں دیکھنا پڑ بے گا کہ جذبات ہمارے دماغ پر کیسے اثر انداز ہوتے ہیں۔

ہم نے ذکر کیا تھا کہ اُمیدایک بہت گہراجذبہ ہے اس کی جڑیں دل کی اتھاہ گہرائیوں میں اُڑی ہوئی ہیں۔اُس کے برعکس دنیا کی لذتیں،غم اور خوف سطحی ہوتے ہیں بیہوتے تو بہت ہیں لیکن ان میں گہرائی نہیں ہوتی۔ جذبہ کی شدید گہرائی دماغ کے سب سے ارفع حصہ پر فائز ہوتی ہے۔ بیا کیا اہم اصول ہے جو اُوپر کی سطح پر (Human Brain) اپنا وجود رکھتا ہے جس کا استعال ہمیں Tree أميد

آ خرالزمان بی تقلیلته کی ذات اس لحاظ سے یکتا ہے کہ آپ نے وہ تمام مظالم سے جو پچھلے تمام انبیاء کے حصے میں آئے تصر کیکن اُ میدکادامن نہ چھوڑا۔طائف میں آپ نے جبر بل کو شہر تباہ کرنے سے روک دیا۔ کیوں؟ اِس لیے کہ آپ کو اُمیدتھی کہ طائف والوں کی آئند ہ نسل ضر ورا سلام قبول کرے گی ۔اورا بیابی ہوا بلکہ اُگلی نسل میں تو عظیم سپر سالا رحمد بن قاسم نے سند ھوکو فتح کر کے برصغیر میں پہلی بارا سلام کا جھنڈ اگا ڑا اور آج دنیا کے سب سے زیادہ مسلمان اسی خطے میں آباد ہیں۔ یہ ہے اُمید کی طاقت اور اس کے نتائ کہ اُمید کا ذکر ایک اور شخصیت کے بغیر ممکن نہیں۔ اور وہ ہیں شاعر مشرق علامہ اقبالؓ۔ بیسویں صدی کے شروع میں بی بیڈ سی شاعر اندازہ لگا چکے تھے کہ مسلمانوں میں شدید مایوی پیل کے سینوں میں مستقبل کی اُمید کے چراغ روثن ہوجا کیں۔ اُن کی نظر میں اُ مید ہی مسلمانوں کو کم ما یک اور

محرومی کےاحساس سے نجات دلاسکتی تھی۔اُمیداُن کے نزدیک کم نظری اور بے مملی کا بہترین علاج تھی۔ أميد ہی قوموں کو تنزل سے نکال کرتر قی کی راہ برگامزن کردیتی ہے۔ نہ صرف یہ کہ وہ اُمید کی اہمیت سے واقف تھے بلکہ وہ یہ بھی جانتے تھے کہ اُمید کا یہ تریاق مسلمانوں کوکہاں سے نصیب ہوگا۔علامہ اقبالؓ کے مطابق بدجذ به مسلمانوں کوندتو باورڈ (Harvard) سے ل سکتا تھانہ ہی کیمبرج (Cambridge) ے - بهاُنہیں ملے گاقر آن سےاوررسول اللہ طلاق کے اسوۂ حسنہ ہے ۔ اس لیے اُنہوں نے مسلمانوں کو آمادہ کیا کہ وہ مغرب کی طرف دیکھنا بند کردیں کیونکہ ایسا کرنے سے اُن میں ناکامی کا احساس بڑھے گا۔ وہ جاہتے تھے کہ سلمان خودبین ہوجا کیں قرآن اور سیرت کابغور مطالعہ کریں تا کہ اُن میں اُمید کا جذبیہ بیدار ہوجائے جس کے نتیجہ میں وہ مل پیم کی طرف راغب ہوں گےاور ترقی کے نے راستے اُن کے لیے کھل جائیں گے۔اپنی معرکتہ الآرانظم''طلوع اسلام''میں علامہا قبالؓ اُمید کاصُور پھو نکنے کے لیے نی صبح کااستعار ہاستعال کرتے ہیں جودوسری تہذیبوں اورزیانوں میں بھی اِسی مقصد کے لیےاستعال ہوتا ہے۔وہ نظم کے پہلے شعر میں ہی نوید جانفزاد یتے ہیں کہ سلمان پُر اُمید ہوجا ئیں کیونکہ اُن کی آب د تاب کا دور پھر سےلوٹ آنے کو ہے۔ دلیل صبح روشن ہے ستاروں کی تنگ تابی افق سے آفتاب اُبھرا گیا دورِگراں خوابی آ گے چل کروہ کہتے ہیں , سر شکِ چیثم مسلم میں ہے نیساں کا اثر پیدا خلیل اللہؓ کے دریامیں ہوں گے پھر گھڑ پیدا کتاب ملّت بیضا کی پھر شیرازہ بندی ہے یہ شاخ ہاشمی کرنے کو ہے پھر برگ و ہریپدا مسلمانوں کواُمیددلانے کے بعدوہ اُن کو یہ بھی بتاتے ہیں کہآخرمسلمانوں کو پُر اُمید کیوں ہوناجا ہے۔ بلکہ اُمید کاجذبہ سلمانوں میں باقی سب قوموں سے زبادہ طاقتو رہونا جا ہے۔ وہ کہتے ہیں یہ سبق پھر بڑھ صداقت کا، عدالت کا، شحاعت کا لیا جائے گا تجھ سے کام دنیا کی امامت کا

ر أميد

اللَّد کے نی ﷺ نے مسلمانوں کو پُراُمپدر بنے کی سب سے زیادہ تلقین کی۔ کیونکہ اُن کے ذ مہدوہ اسلام کی اشاعت کا کام سونپ گئے تھے۔ رہتی دنیا تک اب اُن کے ہاتھ میں قوموں کی ہدایت اور اصلاح ہے۔اُنہیں پُر اُمید ہونا ہے کہ اُن کی محنت کے نتیجہ میں لوگ دوزخ کی آگ سے بچ جا ئیں گے اور پہلے جو کام انبیا کرتے تھے آج اُن کو کرنا ہے۔علامہ اقبال اُسی خطم میں پُر اُمیدلوگوں کی خوبیاں بھی بیان کرتے ہیں۔اُمیدلوگوں براتنے مثبت اثرات مرتب کرتی ہے کہ یہاں اُن کاذ کر کرمانہایت مناسب ہوگا۔ہم پہلے بتا بحکے ہیں کہ پُر اُمیدلوگ این Human Brain کا بھر پوراستعال کرتے ہیں اور یوری طرح سے مشاہدہ، تجزیبہ اور نتیجہ اخذ کرنے کی صلاحت رکھتے ہیں۔ بہلوگ مل میں تولیہ میل ماشہ نہیں ہوتے ، نا کامیوں پرشورنہیں کرتے ، روتے دھوتے نہیں اور ہاتھ پیر چھوڑ کرنہیں بیٹھ جاتے۔ اِس طرح وہ کامیابیوں پرسینہ تان کرنہیں چلتے۔ بلکہاین کامیابی کا اظہار نہایت انگساری سے کرتے ہیں۔ انہیں خودنمائی کی ضرورت نہیں ہوتی۔ دنیا اُن کے لیے عمل کا میدان ہوتی ہےاور اِس کے علاوہ کچھ نہیں۔ اُنہیں انسانوں سے پذیرائی یانے کی کوئی خواہش نہیں ہوتی۔ پُر اُمیدانسانوں کی ددادرخو بیاں علامہ اقبالؓ نے بیان کی ہیں ۔ایک بہ کہ دہ رنگ دنسل کی قید سے آزاد ہوتے ہیں ۔اُن کاعمل بنی نوع انسان کے لیے ہوتا ہے وہ کسی ایک خطے، برادری یا مٰہ جب کا سوچ کر کا مٰہیں کرتے۔ اُن کی کوشش ہوتی ہے کہ اُن کے عمل سےسب کوفائدہ پنچے۔اُمیدان کے دل میں انسانیت سے محبت اور ہمدردی پیدا کردیتی ہے۔علامہ ا قبالُ انسانیت کی محبت کوامیانشہ کہتے ہیں کہ جوانسان کوشراب پے بغیر مست رکھتا ہے۔ وہ انسان کودعوت د یے ہیں کہ اُمید کی شراب پیواورانسانیت کی محبت کالطف اٹھاؤ۔

پُر اُمیدلوگوں کی دوسری اہم خوبی علامہ اقبالؓ کے نز دیک اُن کا مادیت ۔ آزاد ہونا ہے۔ پُر اُمیدانسان دولت جمع کرنے کی دوڑ میں شریک نہیں ہوتے۔ مادی اشیاء کا شوق اُن کے دل میں موجزن نہیں ہوتا۔ وہ حرص اور طمع ہے آزاد ہوجاتے ہیں۔ دنیا میں کوئی مادی چیز الیی نہیں جو اُن کی توجہ کا مرکز بنے۔ نہ گھر، نہ گاڑی، نہ زر، نہ زمین۔ مادی اشیاء سے بے اعتنائی اُنہیں غنی کردیتی ہے۔ ہوں کا فقد ان ایسی دولت ہے جس کے آگے قارون کا خزانہ تھی پیچ نظر آتا ہے اور پُر اُمیدانسان اس دولت سے مالا مال ہوتے ہیں۔

بدقتمتى مصمغربى دنيا مسلمانو ل كےخلاف جارى نفسياتى جنگ ميں أميد كوبطور ہتھيا راستعال

کرتی آرہی ہے۔ جب سے مسلمان مغرب کے زیر تسلط آئے ہیں اُن کی اُمید کو ختم کرنے کی کامیاب سازشیں جاری ہیں۔ مغرب کو احساس ہے کہ مسلمان ایک شاندار ماضی رکھتے ہیں اور اُمید کے پیدا ہوتے ہی وہ اپنی سطوت اور مقام دوبارہ حاصل کرنے کی کوشش کریں گے۔ مسلمانوں میں بالعوم اُمید کو مٹانے کے لیے مغرب میں تحقیق کے ادارے اور تھنک ٹینک کام کرتے ہیں۔ اُن کا کام ایسے طریقے دریافت کرنا ہے جن کی بدولت مسلمانوں کو پُر اُمید ہونے سے روکا جا سکے۔ اِس مقصد کے لیے استعال ہونے والے دوموثر ترین ہتھیا رہیں: نظام تعلیم اور ذرائع اہلاغ۔

مغرب کے ماہر ین نفسیات جانتے ہیں کہ دماغ کے سوچنے کی صلاحیت ختم کر کے اُمید کا چراغ باسانی گُل کیا جاسکتا ہے۔ آخر بید دماغ کا ہی کام ہوتا ہے کہ وہ دل کے ساتھ مکالمہ کر ے اور اپنی ذات کا مشاہدہ اور تجزیی کر نے میتیجہ اخذ کرائے کہ کہیں اُمید مایوی میں نہ بدل چکی ہو۔ اِس عمل کورو کنے کے لیے اگر دماغ سے سوچنے سمجھنے کی صلاحیت کو سلب کر لیا جائے تو اس سے بہتر اور کیا ہو سکتا ہے۔ چنانچہ مسلمان مما لک میں ایسا طریقہ تعلیم پہلے متعارف کر ایا گیا اور پھر اُس کو چھیلا دیا گیا جس کی بدولت انسان سوچنے کے قابل ہی نہیں رہتا۔

اس طریقہ کار کے تحت مسلمان بچوں کو صرف یاد کرنے کی ترغیب دی جاتی ہے۔ اُنہیں سوچنے کا موقع نہیں ملتا طلباء اور طالبات اچھے نمبر لے کراچھی نوکری کے چکر میں رہتے ہیں اور ایتھے نمبر یاد کرنے سے آتے ہیں سوچنے نے نہیں - نیتجنًا بیشتر مسلم مما لک کا نظام تعلیم سوچ کے کمل کو بیدار نہیں کرتا۔ اِس لیے آن کا تعلیم یافتہ مسلم نو جوان اُمید کے ناپید ہونے کی وجہ سے خود غرضی اور ما یوی کا شکار ہے۔ جس نفسانف کا سامنا ہم مسلم معا شرے میں کرتے ہیں وہ ہمیں کہیں اور نظر نہیں آتی ۔ اُمید کا دامن چھوڑ نے کے بعد مسلمان آن جے لیے زندہ ہیں ۔ اور ایسے مسلمان بھی بہت ہیں جو آن جی س رہنے کے قابل بھی نہیں رہے بلکہ وہ ماضی کو سینے سے لگائے میٹھے ہیں اُنہیں کو کی اُمید نظر نہیں آتی اور نہ ہی اُن کے اندر سے صلاحیت

مسلمانوں کے خلاف نفسیاتی جنگ کا دوسرا بڑااور طاقتور حربہ ہے ذرائع ابلاغ۔ آج مسلمان ممالک میں خبریں پہنچانے کا پورانظام مغربی دنیا کے ہاتھ میں ہے۔ TV سے لے کراخباروں میں چھپنے والی خبروں تک ایک ایک لفظ پر مغرب کی اجارہ داری ہے۔ جسے مسلمانوں میں نا اُمیدی پھیلانے کے ر اُمید

لیے استعال کیا جاتا ہے۔ بیا ستعال اتنا تجرپور ہے کہ اگر بید کہا جائے کہ مسلمان دنیا میں کہیں بھی خبریں نہیں ہوتیں بلکہ پروپیگنڈہ ہوتا ہے تو بے جانہ ہوگا۔ ایسا کوئی دن نہیں گز رتا جب مسلمانوں کو دکھائی یا پڑھائی جانے والی خبریں ایک نفسیاتی جنگ کا حصہ نہ بنی ہوں۔ اِن خبروں کا مقصد مسلمانوں کو یہ باور کروانا ہوتا ہے کہ مغرب انتہائی طاقتور ہے۔ اُس کا نظام، تہذیب اور قانون بے مثال ہے۔ مغرب سے عکر لینے کاکوئی فائدہ نہیں اور بہتریہی ہے کہ مغربی تسلط پر سرتسلیم خم کر دیا جائے ورنہ مسلمانوں کو ایوی اور ناکا می کے سوالی چونییں ملے گا۔ یہ پیغامات اور تا ثر ات تصویروں ، خبروں اور تیم وں کی مدو سے اسے تو از کی ساتھ دیے جارہے ہیں کہ آج ہوہ گھر انہ جہاں روز انہ دو گھنٹے سے زیادہ VT چاتا ہے اِس بات پر من وعن ایمان لاچکا ہے کہ معلمانوں کی کا میابی کے سارے راستے مسدود ہو چکے ہیں۔ برقسمتی سے میڈیا کی ساتن اور کی جنہ کہ کہ معلمانوں کی کا میابی کے سارے راستے مسدود ہو چکے ہیں۔ برقسمتی سے میڈیا میں وعن ایمان لاچکا ہے کہ معلمانوں کی کا میابی کے سارے راستے مسدود ہو چکے ہیں۔ برقسمتی سے میڈیا ہوتا کہ ایس این کی تو تی کہ تا ہے ہیں ہا ہوں کی کا میابی کے سارے در استے میں کہ مسلمان کو ایس بات پر

یدایک خطرناک صورت حال ہے۔ اب مسلمان کہتے تو وہی ہیں جو TV پر دیکھتے ہیں لیکن کمان ہدکرتے ہیں کہ بداُن کا اپنا تجز ہیہ ہے۔ اُن کی مادیوی میڈیا سے حاصل ہونے والی معلومات سے جنم لیتی ہے لیکن وہ مسلسل اس خوش قبمی کا شکار رہتے ہیں۔ کہ نا اُمیدی اُن کی اپنی سوچ کا بنیچہ ہے۔ اُن کے د ماغ میں بھی یہ خیال نہیں آتا کہ جن ذرائع سے وہ معلومات الٹھی کر رہے ہیں وہ اُن کے اپنے نہیں۔ میڈیا اُمید کا چراغ بجھانے کو یا تو مادوی پیدا کرتا ہے یا پھر وہ سہا رالیتا ہے خوف کا۔ بیدونوں جذ بے اُمید کو ایسے چاٹ جاتے ہیں جیسے تیز اب لو ہے کو طلاد یتا ہے۔ انسے چاٹ جاتے ہیں جیسے تیز اب لو ہے کو طلاد یتا ہے۔ انہ رالد آبادی نے مسلمانوں کی شخصیت پر مغربی تعلیم کے منفی اثر ات کے بارے میں کہا تھا۔ اور اور تی ایک میں کہا تھا۔ اور اور تی ہو معلومات الٹھی کر میں میں کہا تھا۔ اور ہونی کو کالی کی نہ سوچھی ہوتا کالی مسلمان نو جوانوں میں دوچز میں پیدا کرتا ہے۔ مادیوں یعنی خم اور خوف آتی آ

## ۱۳. خوف

کوہ طور پراللّہ نے حضرت موتیًّا کے سامنے اپنی قوت کا مظاہر ہ کیا۔ پہلے اُن کا عصا یکا یک ا ژدھا بن گیا۔ اُس کے بعد اُن کا ہاتھ جیکنے لگا۔ یہ دکھانے کے بعد اللہ نے اُنہیں حکم دیا کہ وہ فرعون کے یاس جائیں اورائے سمجھائیں۔ بیہُن کر حضرت موتیٰ کے دل میں خوف اُمنڈ آیا۔ اُنہیں بیفکرلاحق ہوئی كهفرعون طاقتور بإدشاہ بے کہیں اُنہیں نقصان نہ پہنچائے۔اللّٰہ نے اُن کا خوف رفع کردیا۔اللّٰہ نے اُن کو یفتین دلایا کہ اللہ کی مدد کے ہوتے ہوئے اُنہیں کسی ہے ڈرنے کی ضرورت نہیں۔حضرت موتلٌ فرعون کے دربار میں پنچے اور مجزات دکھانے کے بعد اللہ تعالٰی کی حاکمیت کا اعلان کیا۔فرعون نے جب اپنے علادہ کسی اور کے حاکم ہونے کاسُنا تو اُسے این حکومت اور طاقت کے جانے کا خوف پیدا ہو گیا۔ اِس خوف کی دجہ سے اُس کے د ماغ میں ایک ترکیب آئی۔اُس نے دربار میں بیٹھے سر داروں اور ثما ئدین کو سمجھایا که اِس آ دمی کااصل مقصدتمهار بےعلاقوں اورا ختیارات پر قبضہ کرنا ہے۔ بیتم سب کومصر سے نکال باہر کرے گااور ملک کا حاکم بن جائے گا۔ بیہن کرفڑیون کے مصاحب خوف ز دہ ہو گئے۔وہ حضرت موٹ کی باتیں کیا شجھتے۔اُنہیں تو اِس خوف نے آن د بوجا کہ اُن کے خلاف ایک خطرناک سازش ہورہی تھی۔ فرعون نے جادوگروں کو بلایا تا کہ وہ موتیٰ سے جادو کا مقابلہ کریں۔ جادوگروں نے اپنے شعبدے دکھائے اورر سیاں چلتی نظر آنے لگیں جیسے وہ سانپ ہوں۔ بید کی کر حضرت موتیؓ ڈر گئے۔ایک بار پھر اللّٰہ کی تسلی نے اُن کے خوف کور فع کہا۔حضرت موسیٰ نے اپنا عصا پہنکا جوا ژ دھا بن گیااور ساری رسیوں کو نگل گیا۔ بہدیکچ کرجاد دگرایمان لے آئے۔اتنے لوگوں کے سامنے جاد دگروں کا ایمان لا نا فرعون کے لیے کافی خوف کاباعث بناہوگا کہ کہیں دوسر بےلوگ بھی جاد دگروں کی طرح اُس کی اطاعت ہے آ زاد نہ ہوجا ئیں۔جس کے بعداُس کی طاقت خطرے میں پڑ جائے گی۔ چنانچہ اُس نے جاد دگروں کوڈرانے کا فیصلہ کیا۔ایک بادشاہ کے پاس اپنے عوام کوڈرانے کے لیے اِس کےعلاوہ اور کیا حربے ہوں گے کہ وہ اُن کومعاش، ساجی اورجسمانی طور پر نگایف د یاورنا کارہ کرد ہے۔اورفرعون نے جادوگروں کوڈ رانے کے لیے یہی کیا۔ اُس نے حاد وگروں کو بتایا کہ اللہ پرایمان لانے کا مطلب ہے فرعون کا عتاب۔ ایساعتاب جس میں اُنہیں اینی جان سے ہاتھ دھونے پڑیں گے۔ لیکن ایمان کی قوت کے زیر اثر جادوگرخوف ز دہ نہیں ہوئے۔ وہ ہوتسم کے ڈر سے آ زاد

کھڑ فرعون کے انتقام کا انتظار کرر ہے تھے۔فرعون کو کسی سے بہت زیادہ خوف زدہ ہونے کی ضرورت نہتھی۔ مالی فروانی تھی اور اس کی سلطنت پر کبھی کو ٹی چڑ ھائی بھی نہیں کرتا تھا جس کی وجہ ہے اُس کو کسی دشمن کا خوف ہوتا۔ اُس کے خاندان کے ساڑھے نین ہز ارسالہ دورِ عکومت میں کسی انسان سے صرف اُس کو ایک دفعہ خوف محسوں ہوا اور دہ تھا حضرت موسی سے ۔ورنہ فرعونوں کو اور اُن کے ساتھ اُن کے عوام کو کو ٹی حقیقی ڈرتھا تو صرف سیلاب کا۔تقریباً ہر سال دریائے نیل میں سیلاب آتا تھا جو اُن کی کھڑی فصلوں کو جاہ کر دیتا۔

قدرتی آفتوں کے خوف سے نجات دلانے کے لیے دیونا ؤں کی ایک فوج ظفر موج وجود میں آگئی جن کے اپنے من پسندنذ رانے بھی مقرر ہو گئے ۔کسی کو سونا پسند تھا اور کسی کو گندم ۔ یہاں تک کہ دریائے نیل کے دیوتا کے خوف سے نجات کے لیے دوشیزہ کی قربانی سے کم کو کی چیز کارگر نہ ہوتی تھی۔ خوف

خوف کے ہیو پاری لیعنی مذہبی اکا برین ایک نسل سے دوسری نسل تک اپنے کاروبار منظم کرتے گئے اور یوں پورے پورے مذہبی نظام وجود میں آگئے ۔ ہندوستان کی دیو مالائی داستانوں سے لے کریونانی صنمیات تک انسانی خوف کو کنٹرول کرنے کے لیے بہت سی مافوق الفطرت شخصیات ملیں گی۔ اسلام کے پیروکاروں نے بھی دوسرے مذاہب کے مشرکا نہ عقائد کی نقل کرتے ہوئے ماضی کے عظیم اکا برین ، پنج بر اسلام اور اولیا اللہ سے الوہیت کی صفات منسوب کر کے اپنا ایک جداگا نہ' نظام خرافات' وضع کر لیا جس نے اسلام کے منفر دنظر پیرتو حید کا گلا گھونٹ دیا ہے۔ بیاں میں حکمتہ تو حید آت تو سکتا ہے ترے دماغ میں بت خانہ ہو تو کیا کہیے

وہ رمزِ شوق کہ پوشیدہ لاالہ میں ہے طریقِ شخ فقیہانہ ہو تو کیا کہیے

اسلام کے آنے پر ملتہ کے مشرکین کم ویش ۲۰۰ سے زیادہ خداؤں یا دیوتاؤں کے بجاری تھے۔ ہرایک خوف کا ایک خدا۔ ہر خدا کا ایک بُت اور بیسارے بُت رکھے تھے خانتہ کعبہ میں۔ ملتہ کے لوگ تجارت کرتے تھے۔ تا جرلوگ کافی مال لے کر لیے لیے سفر کرتے۔ مال ودولت کا خوف تو ویسے ہی بہت طاقتور ہوتا ہے پھر ملتہ والوں کے تجارتی سفر بھی لیے ہوتے تھے اور خطرناک بھی۔ اُنہیں ہر تجارتی سفر سے پہلے بہت سے خوف لاحق ہوجاتے تھے۔ کہیں ڈا کہ نہ پڑجائے، اُونٹ نہ کم ہوجا کیں۔ راست میں بیاری نہ آن د ہوج، خسارہ نہ ہوجاتے تھے۔ کہیں ڈا کہ نہ پڑجائے، اُونٹ نہ کم ہوجا کیں۔ راست میں بیاری نہ آن د ہوج، خسارہ نہ ہوجاتے تھے۔ کہیں ڈا کہ نہ پڑجائے، اُونٹ نہ کم ہوجا کیں۔ راست میں بیاری نہ آن د ہوج، خسارہ نہ ہوجاتے تھے۔ کہیں ڈا کہ نہ پڑجائے، اُونٹ نہ کم ہوجا کیں۔ راست میں بیاری نہ آن د ہوج، خسارہ نہ ہوجاتے تھے۔ کہیں ڈا کہ نہ پڑ جائے، اُونٹ نہ کم ہوجا کیں۔ راست میں بیاری نہ آن د ہوج، خسارہ نہ ہوجاتے تھے۔ کہیں ڈا کہ نہ پڑ جائے، اُونٹ نہ کم ہوجا کیں۔ راست میں بیاری نہ آن د ہوج، خسارہ نہ ہوجاتے تھے۔ کہیں ڈا کہ نہ پڑ جائے، اُونٹ نہ کم ہوجا کہ کہ کہ کہ کرنے کے لیے بہت سے خداؤں کی ضرورت تھی۔ دوسرے اُن کے شہر ملتہ میں موجود کر کو کوں کو کم محتر م جگہ پر رکھنا پیند کر تے خداؤں کی ضرورت تھی۔ دوسرے اُن کے شہر ملتہ میں موجود کر کی کمارت محتر م جگہ پر رکھنا پیند کر تے تھا درخانہ کعبہ سے زیادہ قابل احتر ام جگہ اور کیا ہو کی تھی۔ ہرسال مخلف محتر م جگہ پر دکھنا پیند کر تے دوران کے لیے حفوظ مرکز کا کا م دیتی تھی۔ ارد گر دی قبل احتر ام جگہ اور کیا ہو جن تھی ہوں ہو کہ تی ہو کہ تی دوران دوہ ملہ میں محتر م جگہ پر دکھن پر میں شروع کر دی تھی۔ جواحتر اہا کم اورخوف کی وجہ سے زیادہ ہوتی۔ اُن پیں اور اُن کے میں اور اُن کے میں اور اُن کر کر کی کر دوران دو می کر کے اور کر کی ہو ہو ہوتی۔ میں دوران دون کی ہو کہ ہوتی۔ اُن میں دون کی کہ کر کر کر دوران خوف تھا کہ اگر اُنہوں نے اُن بتوں کو اُن کر دی تھی۔ جو اُن کر میں اور کی کی وہ جے زیادہ ہوتی۔ اُن میں اور اُن کر اُول کر خوف تھا کہ اگر اُنہوں نے اُن بتوں کو اُن کر دی تھی۔ میں میں میں میں میں میں میں اُن کر تے۔ میں کہ کر دون تھا کہ اُول کر دی ہو کی کر ہو ہو کی کہ میں اور اُن کی میں ہو کر کر کی کہ ہو کی کر کی کر ہو کی کر کی کی کر

> هر سودودآن کش زدرِ خولیش براند وآنرا که بخواند، به درِ کس نه دواند

( وہ جسے اپنے آستاں سے دھتکار دے وہ عمر بھر در در کی ٹھوکریں کھا تا رہتا ہے اور جسے اُس کا آستاں نصیب ہوجائے وہ وہ دوسرے ہرآستاں سے بے نیاز ہوجا تا ہے )

ایک روز حضرت عمرؓ ای ساتھوں کے ساتھ ملّہ سے باہر نظر راستے میں ایک وادی میں ایخ طوڑ سے سائر سے اور تجدہ ریز ہو گئے ۔ دوبارہ طوڑ سے پر بیٹر کر اُنہوں نے اپنے ساتھوں سے کہا '' ایک دور تھا جب عمرؓ بڑ سے بڑ سے اندیشوں میں گھر ایہاں بکریاں چرا تا تھا اور آج یہ دور ہے کہ اُس کی ذات اور اُس کے رب کے در میان کوئی حاکل نہیں'' ۔ حضرت عمرؓ کے اِس قول کے ساتھ ہم چلتے ہیں دریائے نیل کے کنار بے دوشیزہ کی قربانی کے سلسلہ کی طرف۔ حفزت عمرؓ کے دور میں مصر فتحؓ ہوکر مسلمانوں کے تسلّط میں آیا۔ اُس سال جب دوشیزہ کی قربانی کا وقت آیا توایک مسئلہ کھڑا ہوگیا۔ چونکہ ابھی تک مقامی آبادی پوری طرح حلقہ بگوش اسلام نہیں ہوئی تھی اِس لیے اُن کا اصرارتھا کہ صدیوں سے دی جانے والی اِس قربانی میں تاخیر نہ کی جائے کیونکہ ایسا کرنے کی صورت میں طغیانی آجائے گی اور کھڑی فصلیں تباہ ہوجا ئیں گی۔

مصر کے مسلمان گورز نے بھانپ لیا کہ مقامی آبادی ایک شدید خوف کا شکار ہے اور وہ اپنے اِس خوف سے نجات حاصل کرنے کے لیے بی قربانی دینا اشد ضروری سمجھتے ہیں۔ دوسری طرف اسلامی حکومت کے آنے کے بعد ایک انسانی جان کا ضائع ہونا اور وہ بھی ایسے نامعقول مقصد کے لیے جائز نہ تھا۔ چنا نچہ گورز نے ایک رقعہ امیر المونین حضرت عمرؓ کے نام لکھ بھیجا۔

حضزت عمرؓ نے جواباً مصر کے گورنر کوایک خط ارسال کیا۔ جو گورنر کے نام نہ تھا۔ بلکہ وہ مراسلہ تھا دریائے نیل کے نام ۔ بھلا انہوں نے اُس مراسلے میں کیا لکھا ہوگا۔ اُس مراسلے میں اُنہوں نے دریائے نیل کو تنبیہ کی کہ وہ لوگوں کو ستانا بند کر دے کیونکہ وہ بھی اللہ کی مخلوق ہے اور انسان بھی اللہ کی مخلوق بیں اور ایک مخلوق کو قطعی زیب نہیں دیتا کہ وہ اللہ کی دوسری مخلوق کو خوف میں مبتلا کرے۔ اِس مراسلے کا نتیجہ یہ لکلا کہ آج چودہ سوسال سے زیادہ عرصہ گز رنے کے باوجود دریائے نیل میں ایک بار بھی طغیانی نہیں آئی۔ ایساہی ہوتا ہے جب کوئی فردا پنے خوف پر قابو پالیتا ہے۔

لیکن ہمیشہ ایسانہیں ہوتا۔ آخر کیوں؟ کیا دجہ ہے کہ انسان اپنے خوف پر قابونہیں پاسکتا۔ اِس کے لیے ہمیں پہلے دیکھنا ہوگا کہ خوف کب اور کیسے پیدا ہونا شروع ہوتے ہیں؟ رسول اللھ ﷺ کا یہ قول غور طلب ہے:''ہرانسان فطرت پر پیدا ہوتا ہے بیا ُس کے ماں باپ ہوتے ہیں جواُسے مسلمان یا کا فر ہناتے ہیں''۔

فطرت پر پیدا ہونے کا مطلب ہے کہ وہ بے خوف پیدا ہوتا ہے اُسے سی سے ڈرنہیں لگتا پھر اُس کے ماں باپ پر ہوتا ہے کہ وہ اُسے کا فر بناتے ہیں یعنی بتوں سے ڈراتے ہیں یا مسلمان بنا کر اللّٰہ سے ڈراتے ہیں۔ خوف مذہب کا بنیا دی ستون ہے۔ بلکہ انسان کے مذہبی عقیدے کا% ۲۰ تک کا بوجھ اِس ایک ستون پر ہوتا ہے۔ انسان کی ظاہری حالت کیسی بھی ہووہ بہت متق ہویاقطعی عبادت گز ار نہ ہو۔ دراصل اُس کے ایمان کی کسوٹی اُس کے دل میں موجود خوف ہوگی ۔ عین مکن ہے کہ ظاہری طور پر آزاد فطرت نظر آنے والافرددل میں خداکا بے پناہ خوف رکھتا ہو۔ دوسری طرف لوگوں کواسلام کی تلقین کرنے والاشخص یہ کام خدا خوفی کی وجہ سے نہ کر تا ہو بلکہ اُسے معاشرہ میں اپنی عزت کے کم ہونے کا خوف ہوجس کا واحد صل اُس نے لوگوں کو تلقین کرنے میں ڈھونڈ اہو۔ جیسا کہ رسول اللہ طلیقہ نے فرمایا یہ بنیا دی ستون ماں باپ تعمیر کرتے ہیں۔ وہ صرف خوف کو قبول کرنا جانتا ہے۔ وہ نہ چاہتے ہوئے بھی اُن اشیاء، افرا دادر طاقتوں سے خوف زدہ ہونا شروع کردیتا ہے جن سے اُس کے ماں باپ یا تو خود ڈریں یا پھر اُسے ڈرائیں۔ اگر ماں باپ خود بھی اُس سے ڈرتے ہیں تو زیادہ امکان اِس بات کا ہے کہ بچ بھی ہمیشہ اُس سے ڈرے گا۔ کیکن اگر ماں باپ خود اللہ سے نہیں ڈرتے اور بچکو ڈراتے ہیں تو خیر ڈریں یا گھر کر یا تو بعناوت کا مادہ پیدا ہوجائے گایا پھروہ اپنے ماں باپ کی طرح منا فتی ہوگا۔

اب ایک دلچسپ سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ ماں باپ میخوف س عمر سے پیدا کرنے کے قابل ہوتے ہیں۔ جد ید طبقی تحقیق ظاہر کرتی ہے کہ بچہ ماں کے پیٹ سے ہی خوف زدہ ہونے کے قابل ہوتا ہے۔ آس پاس کے ماحول میں تخت آواز ، کوئی جھگڑ ایا ماں کی ذات میں کوئی خوف بچے کو ماں کے پیٹ میں ہی خوف زدہ کردیتا ہے۔ بچدا پنے ہاتھ پیر سمیٹ لیتا ہے۔ اُس کے دل کی دھڑکن تیز ہوجاتی ہے اور اُس کے چہرے پر ایک تناؤ مسلّط ہوجا تا ہے۔ دُنیا میں آنے کے بعد اُس کے خوف زدہ ہونے ک صلاحیت میں کی نہیں آتی۔

جو بچ ماں کے پیٹ میں خوف زدہ رہے ہوں دنیا میں آکر اُن بچوں کے مقابلہ میں زیادہ ڈر پوک ہوتے ہیں جنہوں نے ماں کے پیٹ میں پر سکون دفت گزارا ہو۔ جن بچوں نے پیدائش سے پہلے بہت کرخت آوازیں، لڑائی جھگڑا، اونچی آوازیں، میوزک وغیرہ سنا ہویا وہ خوف زدہ ماں کی اولا د ہوں دنیا میں آتے ہی خوف کا شکار ہوجاتے ہیں۔ ذرا سا شور اُن کو بے چین کردیتا ہے اور وہ دودھ پیتے پیتے رُک کررونا شروع کردیتے ہیں۔ ایسے بچ سکون سے سوبھی نہیں سکتے۔ آس پاس کی آوازیں اُن کی نیند میں خلل ڈال دیتی ہیں۔ صرف دروازہ بند ہونے کی آواز اُنہیں سوتے میں ایک جھڑکا دینے کو کا فی موتی ہے۔ ایسے بچ صرف ایک یا دوگوروں کو لپند کرتے ہیں بہت سے لوگوں کے ہاتھوں میں جانے، یا شور ہنگا م کی وجہ سے وہ بیار ہوجاتے ہیں۔ چرائی ہیں یا تو نیند نہیں آتی اور وہ روتے رہتے ہیں یا پھر اُنہیں دست لگ جاتے ہیں اور وہ دودھ دینا چھوڑ دیتے ہیں۔

ا۔ سید سے ہاتھ سے کھانا کھایا کیونکہ اللہ اور اُس کے رسول ﷺ کی نافر مانی کا خوف تھا۔ ۲۔ کیونکہ اُلٹے ہاتھ سے طہارت کرتے ہیں اور خوف تھا کہ اگر بائیں ہاتھ سے کھانا کھایا تو جراثیم لگ جائیں گے۔ ۲۔ یا پھری خوف کہ آس پاس کے لوگ کیا کہیں گے۔

اِس کے علادہ ماں باپ غیر ارادی طور پر بھی خوف پیدا کرتے ہیں۔ اُنہیں احساس ہی نہیں ہوتا کہ بچے اُن کا بغور مشاہدہ کرر ہے ہیں اور یوں ماں باپ کے خوف بچے میں منتقل ہور ہے ہیں۔ جیسا کہ ہم نے کہا بچے پیدائش کے بعد ہی اِس قابل ہوتے ہیں کہ دہ ماں باپ کے رویوں کود کھر کرا پنے اندر خوف پیدا کر لیں۔ ماں باپ کود کھر کر خوف پیدا کرنے کی فطری کوشش ایک خاص اُصول کے مطابق ہوتی ہوت دیم ہے کہ لڑکا ماں کے خوف کوزیادہ جلدی جذب کرتا ہے اورلڑ کی باپ کے خوف نو سے بالہ کا ایک ہوتے دیکھتا ہے۔ جبکہ اِس مُرک لڑکی ایپ باپ کو بغور دیکھتی ہے کہ دوہ کن چیز وں سے خاکف ہے اور دو اُنہی سے خاکف ہوتی ہوتی ہو چو سال کی عمرتک ہمارے % میں ہوتے ہیں۔ اور کر کی باپ کے خوف کو میں لیں کہ دو ہوتی ہوتی ہوتے دیم میں میں کہ مرک لڑکی ایپ باپ کو بغور دیکھتی ہے کہ دو کن چیز وں سے خاکف ہے اور دو بعدیہی خوف زندگی میں کسی نہ کسی صورت میں ہمار ے گردگردش کرتے رہتے ہیں۔ اگر بچپن میں ہمار ے خوف حد سے زیادہ بڑھ جا کمیں تو آگے چل کرخوفنا ک صورت اختیار کر لیتے ہیں۔ابتدائی دور میں ان کی کیفیت قابو میں رہتی ہے لیکن حالات اورابتد کی تر ہیت سے بیدزیادہ خراب بھی ہو سکتے ہیں۔ جن کی دجہ سے کئی جسمانی امراض جنم لیتے ہیں اورموت داقع ہو کسی ہے۔

خوف کی دوسری قتم معاشرتی نوعیت کی ہوتی ہے۔ اِن میں سب سے پہلے لوگوں کے رڈمل کا خوف ہوتا ہے۔ بیلوگ ہمیشہ اِس خوف میں مبتلا رہتے ہیں کہ لوگ اُن کا مذاق نہ اُڑا کیں۔ یا پھر لوگ اُن پر طنز نہ کریں۔ بے عزتی کا خوف بھی مسلسل پر بیثان کر تار ہتا ہے۔ بعض کولوگوں کے سامنے ہو لنے یا تقریر کرنے سے خوف محسوں ہوتا ہے۔ جس کی وجہ سے وہ لوگوں کے سامنے اپنے خیالات کا اظہار کرتے ہوئے گھبراتے ہیں۔ پچھلوگ ایک انجانے خوف کا شکارر ہتے ہیں۔ بیانجانا خوف آج کے بڑے شہروں میں بڑھتا جارہا ہے۔ جہاں انسان دوسرے انسانوں کے خوف میں مبتلا رہتا ہے۔ بیخوف گھبراہٹ کی صورت میں اکثر اُن کے ساتھ ہوتا ہے۔ ایسے لوگوں کے اندر تیز ایت، السر وغیرہ پیدا ہوجاتے ہیں جو

خوف

بعض اوقات بڑھ کر جوڑوں کے دردیا دل کے امراض میں تبدیل ہوجاتے ہیں۔ یہ لوگ چونکہ دوسروں کے رڈمل سے خوف زدہ ہوتے ہیں اِس لیے طاقتور اور امیر کے سامنے دب جاتے ہیں۔ اُن کے انداز میں چاپلوسی اور خوشامد آجاتی ہے۔ اور وہ اُن کے غلام بے دام ہونے پر فخر کرتے ہیں۔ اپنی عزت بڑھانے کے لیے بیلوگ اپنے رشتہ داروں کی امارت اور اثر ورسوخ کا ذکر اُن کی عدم موجودگی میں دوسروں سے بکٹرت کرتے رہتے ہیں۔ اِس کے برعکس کسی غریب ، کم رشہ فردیا رشتہ دار کے سامنے اُن کی شخصیت یکسر تبدیل ہوجاتی ہے۔ وہ خوف سے نگل کرانا پر تی پر ماکل ہوجاتے ہیں۔ غریب پر خوب طنز کرتے ہیں۔ اُس میں کیڑے نکا لیے ہیں۔ اُن میں تکتر آجاتا ہے۔ اُن کی گردن اکٹر جاتی ہے۔ اور وہ مد بر اور حاکم بن جاتے ہیں۔ صرف اپنی سُناتے ہیں دوسروں کی نہیں سُنے ۔

معاشرتی خوف کا شکارلوگ ہمیشہ اپنے خوف پر قابو پانے کی کوشش میں مصروف رہے ہیں ایسا کرنے کے لیے وہ سماجی کا موں یا سیاست میں سرگرمی دکھاتے ہیں مثلاً بیلوگ علاقے کے ناظم کا انتخاب لڑتے ہیں یا معاشرے میں کوئی مقام حاصل کرنے کے لیے ہاتھ پاؤں مارتے ہیں تا کہ معاشرتی خوف سے فرار حاصل کرلیں لیکن معاشرتی خوف سے فرار یا نیجات حاصل کرنے کے لیے وہ جو کچھ بھی کرتے ہیں وہ اُنہیں مزید معاشرتی خوف میں مبتلا کردیتا ہے۔ مثلاً وہ ناظم کا الیکشن لڑتے ہیں اور ایک رت ہواصل کر لیتے ہیں کین اُن کی بیخوشی عارضی ہوتی ہے۔ تھوڑے ہی دنوں میں اُنہیں بیخوف لاحق روجا تا ہے کہ وہ چونکہ بطور ناظم اپنا کا م کرنے کی بھر پوراہلیت نہیں رکھتے اِس لیے لوگ اُن کا مذاق اُڑا میں ہوجا تا ہے کہ وہ چونکہ بطور ناظم اپنا کا م کرنے کی بھر پوراہلیت نہیں رکھتے اِس لیے لوگ اُن کا مذاق اُڑا میں ہونے کی اہلیت نہیں رکھتے اُنہیں مگان کا حکرک ہی غلط تھا اِس لیے وہ واقعی اِس ذمہ داری سے عہدہ ہرا

اب وہ اِس خوف کے خلاف ریم کا اظہار کرتے ہیں۔وہ کوشش کرتے ہیں کہ وہ اِس سے مجمی اہم عہدے پر فائز ہوں یا وہ اب سی قومی عہدے کے لیے الیکش لڑیں۔ اِس خیال کے ساتھ ہی وہ قومی اسم عہدے کے لیے الیکش لڑیں۔ اِس خیال کے ساتھ ہی وہ قومی اسمبلی کی نشست کے لیے جدو جہد کرتے ہیں۔ پھر وہ وزیر بننے کی کوشش کرتے ہیں۔ وہ میہ سب پھر قومی اس سی کی کوشش کرتے ہیں۔ وہ میہ سب پھر قومی اس کے کہ میں کہ میں اور اس کی نشست کے لیے جدو جہد کرتے ہیں۔ پھر وہ وزیر بننے کی کوشش کرتے ہیں۔ وہ میہ سب پھر قومی اس کی نشست کے لیے جدو جہد کرتے ہیں۔ پھر وہ وزیر بننے کی کوشش کرتے ہیں۔ وہ میہ سب پھر اس لیے کرتے ہیں کہ وہ وزیر بننے کی کوشش کرتے ہیں۔ وہ میہ کہ کہ وہ میں کہ میں کہ میں کہ میں کہ وہ میں کہ میں اور ڈر لگار ہتا ہے کہ لوگ اُن کا میں اس کی ک اس لیے کرتے ہیں کہ وہ خود کو نا اہل سبھتے ہیں۔ اُنہیں خود پر بھر وسہ نہیں ہوتا اور ڈر لگار ہتا ہے کہ لوگ اُن کا

خوف

خوف سے نجات حاصل کرنے کے لیے دہ مسلسل سیا تی اور معاشرتی عمل کا حصد رہتے ہیں کبھی وزیر ببھی سینٹ کے رکن ببھی انصاف کمیٹی کے چیڑ مین ۔ غرضیکہ سیاست کے ذریعہ عزت کمانے میں اُن کوموت آجاتی ہے۔لیکن خوف اُن کا پیچھانہیں چھوڑتا۔

خوف کی ایک قسم وہ ہے جس کی نوعیت مادی ہوتی ہے۔ اُن کو سلسل این روپے پیسے اور دولت کے گھٹنے کا خوف رہتا ہے۔ بیلوگ اپنی عزت کے کم ہونے سا سے خوف زدہ نہیں ہوتے جتنا کہ اینے بینک بیلنس کے گھٹ جانے سے۔ اُن کے نزد یک عزت، شہرت، سکون سب دولت اور مال سے نصیب ہوتے ہیں لہذا اُن کا نصب العین ہی دولت جع کرنا ہوتا ہے جس میں کسی قسم کی کمی اُن کی را توں ک نیز اُڑا دیتی ہے۔ اِن لوگوں کو آپ گھر یا خاندان کی تقریبات میں معمولی سے کپڑ نے پہنے دیکھیں گے۔ عام سماجی موضوعات میں اِن کی دلچیں اور معلومات برائے نام ہوتی ہیں۔ سی ساست پر کوئی کمی چوڑی گفتگونہیں کرتے۔ حکومت کی کسی بات پر اُن کی کوئی رائے ہوتی ہیں۔ بیاسات پر کوئی کمی چوڑی بارے میں۔ اُن کے ساتھ دونت گز ارنا مشکل ہوجا تا ہے۔ دوسری طرف کا روبار یا پیسے کمانے کے میدان میں قدم رکھتے ہی وہ متحرک ہوجاتے ہیں۔ سود سے اہا ہے کر یں گے۔ لیکن اگران کی تو ت بیدان ہوتی ہے۔ پیلی اور کسی کی میں بات پر اُن کی کوئی رائے کہ وقت اُن کے اندر ایک نئی تو میں قدم رکھتے ہی وہ متحرک ہوجاتے ہیں۔ سود سے ازی کرتے وقت اُن کے اندر ایک نئی قوت بیدار ہوتی ہے۔ پیلی میں تر یلی ، یونین کی ہڑتال وغیرہ اُن کو کو دیں میں متراک کر ہے ہوت اُن کے میدان

قرآن میں بیصور بے حال بہت خوبصورتی سے واضح کی گئی ہے۔انسان خوف کی حالت میں اللّٰہ سے دعا کی کرتا ہے۔ اُس کی خواہش ہوتی ہے کہ اللّٰہ اُسے بیاری سے نجات دلا دے یا طوفان اُس کے گھر کی طرف نہ آئے یا اُسے مالی نقصان نہ ہو۔ اُس کی دعا خوف کے ٹلنے تک جاری رہتی ہے۔ پھر اُس کا خوف ٹل جاتا ہے اور اُس کے ساتھ ہی اُس کی دعا وُں کا سلسلہ اور معافی ما نظّے کا مل بھی ختم ہو جاتا ہے دراصل انسان کو گمان ہوتا ہے کہ اُس کو کا روبار میں نقصان اِس لیے ہور ہا ہے کہ اللّٰہ اُس سے ناراض ہے اور جب تک اللّٰہ ناراض رہے گا د نیا میں سی نہ کی نقصان اِس لیے ہور ہا ہے کہ اللّٰہ اُس سے ناراض سے نجات حاصل کرنے کے لیے خدا کو محتلف قسم کی مادی رشو تیں پیش کرتا ہے۔ اگر اِس دوران اُس کا جسمانی ، معا شرتی یا معاشی خوف ختم ہوجائے تو اُسے یقین ہوتا ہے کہ یا تو اُس نے خدا کے حضور نذ را نہ

صورت میں انسان خودکوبھول جاتا ہے۔ بیا یک اہم نکتہ ہےجس کی تفصیل یہاں ضروری ہے۔

انسان گمان کرتا ہے کہ خدا کا خوف اُسے پریثان کیے رکھتا ہے۔ اور اُس کے دائر وَ کار کو محدود کرتا ہے۔ وہ زندگی میں بہت پچھ کرنا چاہتا ہے۔ اُس کے خیال میں خدا کا خوف اگر دل سے نگل جائے تو نہ صرف اُس کی تخلیقی صلاحیتیں بڑھ جائیں گی بلکہ وہ جسمانی اور جذباتی طور پر زیادہ صحت مند ہوجائے گا۔لیکن در حقیقت ایسانہیں ہوتا فطرت خلاکو برداشت نہیں کرتی۔اللہ کا خوف ختم ہونے سے پیدا

د ے کرخودکوکسی بڑے نقصان سے بچالیا ہے۔ یا پھراُس کی ذہانت نے اُ سے اُس دنیا دی خوف سے نجات

دلائی ہے۔ اُس کی سوچ جوبھی ہونوف سے باہر آتے ہی وہ اپنی صلاحیتوں پراتر اتا ہے اور دوسروں سے

این تعریف کاطالب ہوتا ہے۔جولوگ اُس کی اعلیٰ صلاحیتوں کا اعتراف کریں وہ اُن کے سامنے پھولا

نہیں ساتا۔اگرکوئی اُسے بیہ مجھانے کی کوشش کرے کہ اُس کی کامیابی یاخوف سے نجات اللہ کافصل

خاص ہے تو وہ ایسے تخص سے میل جول تک ختم کردیتا ہے اوراُن لوگوں کا حلقہ تلاش کرتا ہے جو اُس کی

تعریفوں کے پُل ہاندھیں۔خدا کاخوف ختم ہونے سے پیدا ہونے والےخوف لامحدود ہوتے ہیں اور

جان لیوابھی۔ بہتر تو یہی ہے کہ ہوتم کے خوفوں سے نجات حاصل کرنے کے لیےا یک خدا کا خوف دل

میں تاز ہ رکھا جائے۔ یوں کہیے کہ خدا کا خوف وہ دیکسین ہے جود دم ہے ہوتتم کے خوف سے انسان کی

حفاظت کرتی ہے۔ اِس دیکسین کوخود بھی لگایا جا سکتا ہیں۔ ایسا کرنے سے انسان ہوشم کے خوف سے

وہ ایک سجدہ جسے تو گراں سمجھتا ہے

ہزار سجدوں سے دیتا ہے آدمی کو نجات

د هر ب دهر ب جگه بناناشروع کردیتے ہیں ۔ پہلے ایک خوف آتا ہے۔ چھدنوں بعد دوسراخوف دل

میں داخل ہوتا ہےاور یوں بہت سے خوف دل میں مستقل گھر کر لیتے ہیں اِسی کیفیت کے مارے میں ا

`` أن لوگوں كى طرح نہ ہوجا نا جنہوں نے اللّٰد كو مُصلا ديا تو اللّٰد نے أن كو مُصلا ديا۔'`

اللَّہ کو بُھلا دینے کا ایک مطلب یہ بھی ہے کہ اللّٰہ کا خوف دل سے نکل گیا۔ ایسا ہونے کی

بدمتی سےاپیاہمیشنہیں ہوتاانسان اللّٰدکو بھول جاتا ہے۔اُس کے دل میں دوسر ےخوف

پاک رہتا ہےاوراُس کا دل تندرست اورتوانا ہوتا چلاجا تاہے۔

قرآن میں کہا گیاہے کہ:

خوف

ہونے والے خلاکوکوئی نہ کوئی اور خوف ضرور پُر کردیتا ہے۔ انسانی دل اگر متحرک ہوتو ہی جذبات کواپنی طرف تھنچتا ہے۔ دل جذبات کے لیے ایک مقناطیس کی حیثیت رکھتا ہے۔ پانچ بنیا دی جذبات اس کی طرف تھنچ چلے آتے ہیں۔ بلکہ یوں کہیے کہ میا یسے ذرائع کی تلاش میں رہتا ہے جن کی مدد سے ریمز ید جذبات اپنے اندر سمو سے۔اب اگر میہ جذبات انسانی ذہن کی چھانی سے ہو کر نہ گزریں یا ایسے ماحول اور لوگوں سے حاصل ہونے لگیں جن کے جذبات کا معیار اچھا نہ ہوتو انسانی دل میں مفنر جذبات داخل ہوجاتے ہیں۔

اِس صورت حال کی ایک مثال شاعری ہے۔شاعری سو فیصد انسانی جذبات کو اُبھار نے کے کام آتی ہے۔ اِس لیے دل شاعری کی طرف راغب ہوتا ہے۔ اِس سے اُس کو بہت سی غذاملتی ہے۔ اِس لیے دل شاعری میں لذت محسوس کرتا ہے اور اِس کی طرف لیکتا ہے۔ اب اگر بیشاعری خداخوفی کی حد میں رہتو دل میں مصر جذبات داخل نہیں ہوتے۔

اِس سلسلے میں ہم دوشاعروں کا مواز نہ کرتے ہیں۔غالب اورا قبال کا۔غالب کہتے ہیں۔ فکر دنیا میں سر کھیاتا ہوں

مر دیا یک کر کھیا ہوں میں کہاں اور یہ وہال کہاں

غالباً عالبؓ نے دنیا کے بہت سے نم پال لیے تھے۔ یٹم اُنہیں ہلکان کرر ہے تھے۔ چونکہ میہ سار نے نم ذاتی تھاس لیے بیاُن کے اندر مختلف نوعیت کے خوف پیدا کرنے کا موجب بھی بنتے تھے اور آخر کاراُن کی صلاحیتوں کونا کارہ کر کے رکھد بیتے تھے۔ اِس کے برعکس علامہ اقبال نے بھی ایک شعر میں فکر کاذکر کیا ہے ہے

> وطن کی فکر کر ناداں مصیبت آنے والی ہے تری برمادیوں کے مشورے ہیں آسانوں میں

اِس شعر میں بھی ایک خوف ہے لیکن بید ذاتی نوعیت کانہیں۔ اِس کا تعلق شاعر کے وطن سے ہے۔ بیا یک اجتماعی خوف ہے۔ اس کا تعلق جتنا شاعر کی ذات سے ہے اُتنا ہی اُس کے وطن میں بسنے والے باقی لوگوں سے ہے۔ اِس لیے بیخوف مفزنہیں بلکہ توانا خوف ہے بیخوف انسان کے خیال میں وسعت پیدا کرے گا اور اُسے مک پر اُبھارے گا۔ شاعر کی جذبات کو اُبھار نے میں بنیا دی کردار ادا کرتی خوف

ہے اور جنگ کے دنوں میں زمانۂِ قدیم سے ایک جنگی تھیار کے طور پر استعال ہوتی آرہی ہے جنگ کا اعلان ہونے کے بعد سب سے پہلا کام ہی سہ ہوتا ہے کہ قوم کو فنتح کی اُمید یا شکست کا خوف دلایا جاتا ہے۔

اب اگرانسان کے دل میں خدا کا خوف نہ ہوتوا یک خلا پیدا ہوتا ہے جسے سی بھی خوف سے تو بھر ناہی ہوگا۔لیکن دل کی ساخت صرف خوف خدا کو جذب کرنے کی صلاحیت رکھتی ہے۔ جیسے بھوک کی حالت میں ایک بلی خراب گوشت تو کھاجائے گی لیکن اِس سے اُس کا پید خراب ہوجائے گا۔ اِسی طرح دل اپنے خوف کی ضرورت کو پورا کرنے کے لیے سی بھی خوف کوا پنی طرف کھینچ لے گااور بیار ہوجائے گا۔ صرف خدا کا خوف ہی دل میں سکون اور اطمینان پیدا کر سکتا ہے۔

اللہ کے خوف کوفراموش کرنے سے جوخوف پیدا ہوتے ہیں وہ واقعتا انسان کواپنی ذات سے ہی غافل کردیتے ہیں۔ مال کا خوف، عزت کا خوف، جان کا خوف، غربت کا خوف وغیرہ۔ اِن خوفوں میں اتنی شدت ہوتی ہے کہ ذات کے علاوہ انسان اینے خاندان کو بھی بھول جاتا ہے۔ ایسی صورت میں کبھی کبھی پیدا ہونے والاخوف متواتر بن جاتا ہے اب وہ کبھی نہیں بلکہ سلسل اُس کے تعاقب میں رہتا ہے۔ اور وسو سے کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔ بیدوسو سے انسانی د ماغ کونا کارہ کردیتے ہیں انسان اِن کے تریں ترجیب وغریب تصورات کوجنم دیتا ہے۔ بیدی باتیں کرتا ہے اُسے ایسی بہت سی اور لوگ نظر آنا شروع ہوجاتے ہیں جن کا حقیقت کی دنیا سے کوئی تعلق نہیں ہوتا اِس حال کو پنچ ہو کے انسان کو تسمیحان اگر نامکن نہیں تو مشکل ضرور ہوتا ہے اور چونکہ ہیچا ات اگر برسوں نہیں تو مہینوں پر محیط ہوتی ہے۔ اِس لیے خوف انسان کے وجود میں بہت گہرائی تک سرایت کر چکے ہوتے ہیں۔

## ۱۳. انعام

قرآن میں سورة الشعراء پھیلیویں سورة ہے۔ تقریباً سواتیات کے بعد سے اس سورة میں ایک ہی اہم مضمون پانچ دفعہ آیا ہے۔ پیر ضمون پانچ آیتوں پر مشتمل ہے۔ اِس مضمون کی پہلی آیت میں تو یہ بتایا گیا ہے کہ فلاں قوم نے اللہ کو تھ طلایا اور اُس کے بعد الحلی چار آیتوں میں اُن اندیباً ء کی تفصیل ہے جو اُن قو موں کی طرف بیصح گئے۔ یہ چار آیتیں مشترک ہیں اور اِن میں کو کی فرق نہیں۔ اور یہی ایک اہم مکت ہے۔ قرآن میں ایک لفظ بھی غیر ضروری نہیں۔ اِس لیے کسی بات کی تکر ار اُس کی اہمیت کو واضح کرنے کے لیے ہوتی ہے۔ اِن پانچ کا اندیا ء کی اپنی ای پی قوم سے تقریبیں اور وہ بھی ایک ہیں تا ہو گی تو تو نہیں۔ اور دیکی الیے ہوتی ہے۔ اِن پانچ کا اندیا ء کی اپنی ای پی قوم سے تقریبات کی تکر ار اُس کی اہمیت کو واضح کرنے کے ظاہر کرتی ہیں کہ قو موں کا مسئلہ اکثر ایک ہی ہوتا ہے۔ تاریخ میں مقامات اور تہذیبوں کا فرق تو ہوتا ہے ہو جو تی ہو کی مسائل ازل سے وہ یہ ہیں اور ابد تک وہی رہیں گی مشاہ سالہ ہی تر تیب اور دلیل کے ساتھ جانتے یو جھتے ہوئے سرکش کرنے کا۔ اور جب بھی ایسا ہوا اللہ نے اُن لوگوں کی طرف بی میں ای لوگوں کا تھیج جنہوں نے اُنہیں اللہ سے ڈرنے کی تلقین کی۔ اُن کی تقریر وں کی کیا دیت ہیں کہ لوگوں کا سرکش لوگوں کو تو جھتے ہوئے نے کا طریقہ اللہ کو اس محموا ہوتا ہے۔ تاری کو تی کی مشاہ سالہ ہے اللہ کو تھولا اور کو کھولا کی نی نیا دی مسائل ازل سے وہ یہ ہیں اور ابد تک وہی رہیں گے۔ مثلاً مسئلہ ہے اللہ کو گھولا نے کا۔ یعنی

انعام

لوگوں کو حمرت ہی ہوناتھی۔ پھر اُن کا سوال کسی نظلم یا دریافت کے بارے میں تو تھانہیں۔ بیا نبیا پی قوم سالی بات پو چھر ہے تھے جس کا جواب وہ سب جانتے تھ لیکن جانتے ہو جھتے ہو نے وہ اللہ سے نہیں ڈرر ہے تھے۔ ظاہر ہے کہ اللہ سے ڈرنے کے نتیج میں اُن کی طاقت، کاروبار اور حیثیت پر ضرب پڑتی ہوگی۔ پھر اُن لوگوں نے اللہ سے نہ ڈرنا اور دنیا وی خوفوں میں مبتلا رہنا ایک فیشن بنا دیا ہوگا جس کو قوم کے متوسط طقہ نے خوشی خوشی قبول کرلیا ہوگا۔ یوں معا شرے کر وہ سا پنے مقصد کی تکمیل کی خاطر جبکہ عوام تقلید کے شوق میں اللہ کے خوف سے آزاد ہوں گے۔ بیصورت ایسی ہوتی ہوتی ہوگی جس کو کہ تو میں یہ تنظیم بنا لیتے ہیں جہاں بیٹھ کر وہ اپنے اقترار یا دولت کو بڑھا نے کی ترکیبیں سوچے ہیں۔ اقترار اور دولت کو بڑھانے کی سیمیں بناتے ہیں کہوا کی کی تو کی ہوتی ہوتا ہوتا ہے مقصد کی تکمیل کی خاطر کہنے کوتو اُن کے اجلاس کا مقصد عوام کی بھلائی کی ترکیبیں سوچنا ہوتا ہوتا ہے کہ روسا پی خیشے کر وہ ای خور رو ہوتی ہوتی میں اللہ کے خوف سے آزاد ہوں گے۔ بیصورت ایسی ہوتی ہے کہ روسا پن خیسے کہنے کوتو اُن کے اجلاس کا مقصد عوام کی بھلائی کی ترکیبیں سوچنا ہوتا ہوتا ہے کا ترکیبیں سوچے ہیں۔ ہوتی ہو کو ای کے تعلیم کی مقدر عوام کی کھلائی کی ترکیبیں سوچنا ہوتا ہوتا ہے لیکن دراصل وہ وہاں بیٹے کر اور ہوتا ہے کہ خود اُن کی طاقت اور دولت میں اضافہ ہو۔ چنا نچہ دہاں بیٹھ کر وہ اپنی چالیں سوچے ہیں جن کی ہوتا ہے کہ خود اُن کی طاقت اور دولت میں اضافہ ہو۔ وہنا نچہ دو ہاں بیٹھ کر وہ اپنی چالیں سوچے ہیں جن کی ہوتا ہے کہ خود اُن کی طاقت اور دولت میں اضافہ ہو۔ اور بیا خال ہو کہ ای بی اُن کی میں اضافہ کرنا ایک مشن بن

انعام

ظاہر ہے کہ پھر بچھ خرید نے یا جمع کرنے کی طلب بھی نہیں ہوگی ۔ اور جب طلب نہیں ہوگی تو آپ بازاروں، دوکانوں اور محفلوں میں بھا گے دوڑتے بھی نظر نہیں آئیں گے۔ کیونکہ جتنا زیادہ خوف اُتی زیادہ طلب، جنتی زیادہ طلب اُتی زیادہ دوڑ دھوپ ۔ چنانچہ معاشرے کوہ لوگ جوخوف کے نہ ہونے بیں وہ کی وجہ سے حرکت میں نہ ہوں ناکارہ اور فضوں سیچھ جاتے ہیں۔ ایسے لوگ ہر معاشرے میں ہوتے ہیں وہ طبعاً خوف سے آزاد ہوتے ہیں اُن کوہ نیاوی پر یثانیاں کم ہوتی ہیں اِس لیے اُن کے مزان میں طلب بھی کم ہوتی ہے۔ جن پاچی اندی کی نہ ہوں ناکارہ اور فضوں سیچھ جاتے ہیں۔ ایسے لوگ ہر معاشرے میں ہوتے ہیں وہ طبعاً خوف سے آزاد ہوتے ہیں اُن کوہ نیاوی پر یثانیاں کم ہوتی ہیں اِس لیے اُن کے مزان میں طلب بھی کم ہوتی ہے۔ جن پاچی اندیاء کا ہم ذکر کرر ہے ہیں۔ لازماً وہ بھی اِسی مزان کے ہوں گے۔ لوگ اُنہیں بر هوت فور کرتے ہوں گے۔ اُنہیں بے ضرر اور بڑمل بچھ کر نظر انداز کردیتے ہوں گے اور اپنی روز مرہ کی پریثانیوں میں سرگرداں رہتے ہوں گے۔ ہوسکتا ہے شام کو فارغ ہو کر ایک آدھہ دفعہ اُن انمیا لاکو کو کی نوی سی سرگرداں رہتے ہوں گے۔ اُنہیں ہوا کی او ڈاڑ تا ہی ہو گا دفت ہو کر ایک آدھ دفعہ اُن انمیا لاکو کو کی رہی خوبوں میں سرگرداں رہتے ہوں گے۔ ہو سکتا ہے شام کو فارغ ہو کر ایک آدھہ دفعہ اُن انمیا لاکو کو کی پریثانیوں میں سرگرداں رہتے ہوں گے۔ ہو سکتا ہے شام کو فارغ ہو کر ایک آدھہ دفعہ اُن انمیا لاکو کو کی سیچ ہوں گے کیونکہ ابھی وحی کا سلہ شروع نہیں ہوا ہو گا اور اُن کا مشن صرف مشاہدہ تک محد ودہو گا۔ دو کے بعد اُن کوں نے کو کوں کو سی جھانا شروع کر دیا اِن چی جی ت تبد کی کو سب لوگوں نے محسوں کیا ہو گا۔ کہاں

اللہ کے خوف کا سوال بار بار کرنے پرلوگ پو چھنے لگے کہ اِن اندیا کو اچا تک کیا ہو گیا تھا۔ کل تک تو اُن کے منہ میں زبان نہیں تھی۔ اُن کا کہیں آنا جانا نہ تھا مگر آج وہ بے خوف ہو کر ہر محفل میں ہر فرر کے پاس پہنچ جاتے اور بید عجیب سا سوال کرتے جس کا جواب تو سب کو معلوم تھا لیکن وہ دینا نہیں چاہتے تھے۔ اُنہیں اپنے دنیاوی خوف استے عزیز ہو گئے تھے کہ اللہ کا خوف اِن کے مقالے میں اہم محسوں نہیں ہوتا تھا۔ وہ جانتے تھے کہ پچھلے اندیاء نے اللہ سے ڈرنے کی ہدایت کی تھی اور ہونا بھی ایسا ہی چاہتے دل کو کون سمجھائے کہ ایس کا ہر خوف سے آزاد ہونا کو کی چرت کی بات نہ تھی کیونکہ معاشرے میں پچھ سادہ لوح ہمیشہ سے ایسے ہوتے ہیں ۔ مسلہ اُن کے سوال کرنے پر پیدا ہوا۔

اِس کا جواب اظلی آیات میں ہے کہ' میں اللہ کا نبی ہوں''اب وحی کا تعارف ہوا ہوگا اور سمجھایا گیا ہوگا کہ وحی کے آنے کے بعد انسان نبی میں تبدیل ہوجا تا ہے۔''میرے پاس وحی آئی ہے اس لیے میں جسمانی طور پرتو دہی ہوں جوکل تھالیکن ذہنی، جذباتی اور روحانی طور پر میں ایک اعلیٰ رتبہ پر فائز ہو چکا ہوں اور بیسوال میں شہیں اینے اِس نے رتب کے حوالے سے ہی پو چھر ہا ہوں اس رتبے پر فائز ہونے کے بعداب میری ذمہ داری ہے کہ میں شہیں دوبا تیں واضح طور پر بتا دوں پہلی بات تو یہ کہ اللہ سے ڈرواور دوسری یہ کہ میری اطاعت کرو' ۔ اب یہاں سے لوگوں کے لیے مسئلہ اور ٹیڑ ھا ہوجا تا ہے۔ اللہ کا تصور تو بہر حال اُن کی کتابوں اور روایات وغیرہ میں ملتا ہے۔ تکلیف اور حیرت تب ہوتی ہے جب ایک عام سا فرد اُنہیں اپنی اطاعت کرنے کو کہتا ہے۔ اگر اطاعت کروانے کا یہ مطالبہ شہر کا کوئی رئیں یا حاکم کرے تو کوئی بات نہیں۔ لوگ اُس کی اطاعت کے حکم کو سرآ تکھوں پر لیں گے۔ لیکن سیہ مطالبہ اگر کوئی عام آدمی کر یے تو لوگ اُس تسلیم نہیں کرتے۔ ایسا کیوں ہوتا ہے؟

لوگ رئیس اور طاقتور کا موازندا پنی ذات سے کرتے ہیں اُس کے پاس طاقت اور دولت اُن سے زیادہ ہے۔ چنانچہ وہ گمان کرتے ہیں کہ بڑوں کی اطاعت کا فائدہ اُنہیں ہی پنچ سکتا ہے۔ وہ اِس خوش قبنی میں مبتلا ہوجاتے ہیں کہ طاقتور اور رئیس اُن سے مدد ما تک رہا ہے تا کہ وہ عوام کو فائدہ پنچا سکے۔ اُنہیں محسوں ہوتا ہے کہ طاقتور کی اطاعت کا اجر اُنہیں بھی ملے گا طاقت اور دولت پانی کی مانند ہیں جیسے پانی اُونچائی سے نشیب کی طرف بہتا ہے ویسے ہی طاقت اور دولت نیچ کی طرف آتے ہیں۔ اگر لوگ حاکم اور کمیں کی اطاعت کریں گے تو طاقت اور دولت کے بند کھل جائیں گے۔ اور دولت اور طاقت او نچائی سے نشیب کی طرف، طاقتور سے کمزور کی طرف، امیر سے خریب کی طرف بہنا شروع کر دیں گی۔ اِس اجر کا سوچ کر دوہ آنکھیں بند کر لیتے ہیں، حاکم اور رئیس کی اطاعت قبول کر لیتے ہیں اور پھر خاموش

جبکہ ایک سادہ مزاج، عام سے نبی کے پاس دینے کو نہ طاقت ہوتی ہے نہ دولت ۔لوگ اُس کی اطاعت کے صلد کا سوچتے ہیں۔ وہ اندازہ لگاتے ہیں کہ ڈھلوان کس طرف ہے۔ پانی کس طرف بہنے کا امکان ہے۔ جب اُنہیں یقین ہوجا تا ہے کہ اُنہیں تو کوئی اجر اِس فرد سے نہیں ملے گا تو پھر دہ یہ تیجہ اخذ کرتے ہیں کہ یہ فرد ڈھلوان پر ہے۔ اُس کی اطاعت کا اجرائے ہی ملے گا۔ یہ مزید طاقتور ہوجائے گا۔ اُس کی اطاعت کرنے سے دولت اُن کے ہاتھ سے نکل کر اُس کے پاس چلی جائے گی جو گھا لے کا سودا ہے۔لہذالوگ نبی کی اطاعت سے انکار کرد سے ہیں۔ اِن پانچوں انہیا کا کو جن کا ذکر سورۃ الشعراء میں آیا ہے اِس کی ساں صورت ِحال کا سامنا تھا۔لوگ یہ سوچتے رہ گئے کہ اُن کے نبی کو اُن سے کیا فائدہ چا ہے انعام

جودہ اطاعت کا مطالبہ کرر ہاتھا۔ اور اِس کا جواب پانچوں انبیا ی نے ایک ہی دیا۔ یعنی اُن کا اجر اللہ ک پاس تھا۔ کوئی ذی حیات اُن کے کا م کا اجرنہیں دے سکتا تھا۔ بیاجر ہمارے پانچ بنیادی جذبات میں سے ایک اہم جذبہ ہے۔ بلکہ ہماری تحقیق کے مطابق قرآن میں جتنا ذکر اس ایک بنیا دی جذب کا آیا ہے باقی کے چارجذبات کانہیں۔ یہاں تک کہ اس جذب کو بیان کرنے کے لیے قرآن میں چارت زیادہ مختلف الفاظ استعال ہوئے ہیں۔ ہم آگے چل کر دیکھیں گے کہ بیجذبہ قرآن میں کن کن الفاظ اور بیرائے میں بیان ہوا ہے۔ لیکن پہلے بیدد کھتے ہیں کہ اجرکا ذکر قرآن میں اِس قدر کیوں آیا ہے۔ اور کیوں سے بنیا دی جذبہ اتنی اہمیت کا حال ہے؟

اِس بات کو سمجھنے کے لیے ہمیں دیکھنا ہوگا کہ انسان کی تخلیق کیسے ہوئی؟ انسان مٹی سے ہا ہے۔ میٹی سڑے ہوئے گارے کی شکل میں تھی جس سے انسان پیدا کیا گیا۔ مٹی کو سڑے ہوئے گارے میں تبدیل ہونے کے لیے کسی مائع کی ضرورت ہوتی ہے۔ چونکہ قر آن میں اللہ نے فر مایا کہ ہر شے کو پانی سے پیدا کیا گیا ہے اور اگر انسان کے جسم کو دیکھیں تو وہاں بھی ، کے فیصد پانی بی ملتا ہے۔ اِس لیے پانی نے مٹی کو سڑے ہوئے گارے میں تبدیل کیا ہوگا۔ مٹی اور پانی کے ملاپ سے جو مادہ وجود میں آیا وہ جب سٹر گیا تو اُس سے انسان کی تخلیق ہوئی۔ بطور خلیفہ اللہ انسان کا رتبہ کتنا ہی عظیم کیوں نہ ہو اُس کی تخلیق میں کا م آنے والی کر وَ ارض کی دوحقیر ترین چیزیں ہیں۔ یا یوں کہیے کہ زمین پر سب سے زیادہ یہی چیزیں پائی جاتی ہیں یعنی پانی اور مٹی۔

میٹھ پانی کی کم یابی نے پھر بھی پانی کی اہمیت میں اضافہ کردیا ہے لیکن مٹی تو انتہائی غیرا ہم چیز ہے۔ مٹی سے زیادہ اہم تو وہ معد نی وسائل ہیں جو اُس میں پائے جاتے ہیں۔ بلکہ ٹی سے اُگنے والے اجناس اور فصلیں زیادہ قیمتی ہیں اُس مٹی سے جس میں وہ اُگتے ہیں۔ مٹی کی اہمیت اُس کی افادیت یا ساخت سے بنتی ہے۔ کسان کے لیے مٹی کی اہمیت تب ہوتی ہے جب وہ اُسے فصل اُگانے کے لیے استعال کرتا ہے۔ زمین کا ایک ٹکڑا جساوگ پیروں سے روند تے ہیں کسان کے وہاں نیچ ہونے کے فیصلہ سے اپنی حیثیت تبدیل کر لیتا ہے۔ اب کسان بڑی محنت سے مٹی میں بل چلا کے گا پھر نیچ ہوئے کا اور جس مٹی میں جانو رکھنٹوں لوٹ پوٹ ہوتے تھے وہاں اب کسی انسان کو بھی اچار کے اجازت نہیں ہوگی یوں مٹی اپنے استعال کے حوالے سے اپنی اہمیت پاتی یا کھوتی ہے۔ یہی صورت حال کہ پار کے پاس رکھے

مٹی کے ڈعیر کی ہوگی۔ اِس انبار پر بچے کھیلتے ہیں، ایک دوسرے پرمٹی کے ڈھیلے چھینگتے ہیں اور کسی کو اعتراض نہیں ہوتا۔لیکن ایک دفعہ کمہاراس مٹی کو گھڑے یا گلاس میں تبدیل کردیتا ہے تو پھر کسی کواجازت نہیں دیتا کہ وہ اِسے ہاتھ بھی لگائے۔وہ اُن مٹی کے برتنوں کونہایت حفاظت سے رکھتا ہے اوران کی اہمیت کو بھتا ہے۔مٹی کی ایک شکل نمودار ہوتے ہی مٹی کی اہمیت میں کٹی سوگنا اضافہ ہوجا تا ہے۔ آپ اِس حوالے سے مٹی کود دسری ہر دھات سے مختلف یا کیں گے۔مثلاً مٹی کا مواز نہ سونے سے کریں۔سونا اگر ہار یا کنگن کی صورت میں نہ ہوتو بھی قیمتی ہے۔اورتجوری میں ہی رکھا جا تا ہے۔ایک فر داینی تجوری کھول کر اُس میں پڑی سونے کی اینٹوں کود کی سکتا ہے۔جس سے اُس کی دولت کا انداز ہوتا ہے۔ دُنیا کی تقریباً ہر دھات کلتی تومٹی ہے ہی ہے لیکن خام حالت میں بھی قدر وقیت رکھتی ہے۔ بلکہ اگر سونے کا ذکر کریں تو سونا خام حالت میں زیادہ فیتی ہوتا ہے۔ کیونکہ خام یا خالص سونا زیور بنانے کے کام نہیں آ سکتا۔ ایسا کرنے کے لیے اُس میں کسی اور دھات کی آمیزش کرنا ضروری ہوتا ہے۔اپیا کرنے سے سونا ایک شکل تو اختیار کر لیتا ہے لیکن اُس کی خاصیت میں کمی واقع ہوجاتی ہے۔اس کے برعکس مٹی اپنی خام حالت میں کوئی دقعت نہیں رکھتی اور کسی کام میں استعال ہوکر پاکسی خاص شکل میں آنے کے بعداین قدر دمنزلت حاصل کرتی ہے۔ یعنی مٹی کوخود نمائی یااپنی خودی کے اظہار کے لیےا یک خاص شکل یا مقصد حاصل کرنا پڑتا ہے۔کسی مقصد ،کسی منزل ،کسی روپ ،کسی لذت کے حصول کے بغیر مٹی کا بناانسان خودکو کمتر اور نامکمل سمجھتا ہے۔اِسی کمی کااحساس انسان میں اپنی پیدائش کے دن سے موجود ہوتا ہے۔اسی لیے زمین وآسان کوتخلیق کیا نواللہ نے اپنی بنائی ہوئی ہر شے سے یو چھا کہ خلیفتہ اللہ فی الارض کا رتبہ کون یا ناحیا ہتا ہے۔کون اللہ تعالی کی حدودکود نیامیں نافذ کرنے کا ذمہ لینا حابۃ تاہے۔کون بیہ نیا مگرا ہم کام سرانجام دینے کا خواہش مند ہے۔اب اندازہ لگائے کہ وہاں فرشتوں اور جنوں کے علاوہ ستارے، سارے، پہاڑ، درخت، سمندر سب ہی موجود تھاللہ کا بیاعلان اللہ کی بنائی ہوئی ہر شے نے سُنا ۔ لیکن اِس نے اور مشکل کا م کو کرنے کا ذ مصرف انسان نے لیا۔ کیونکہ صرف انسان کو بیا حساس تھا کہ وہ مٹی سے بنا ہے اور اُسے کوئی ایسا کا م کرنا ہےجس کی دجہ سے اُس کی حیثیت بااہمیت میں اضافہ ہوجائے۔ انسان کی بیخواہش ہمیشہ نفی سوچ کا نتیجہ نہیں ہوتی۔ بیاللہ تعالٰی کی بنائی ہوئی ایک اسکیم کا

السان کی نیدواہ کی ہیں۔ کی عوبی کا بیجہ یں ہوں ۔ یہ اللہ محال کی جنگ ہوگی ایک ایس کے مقدر ہونے کا ادراک حصہ ہے۔اللہ نے انسان کو مٹی سے پیدا ہی اِس لیے کیا ہے کہ وہ اپنی پیدائش کے حقیر ہونے کا ادراک کرے اور کسی بڑے کا م کوکرنے کی کوشش کرے۔ اگرانسان مٹی سے نہ بنا ہوتایا فرض کریں سونے سے بنایا جاتا تو وہ اپنے آپ کو خام رکھ کر خالص رہنے کی کوشش کرتا اُسے احساس ہوتا کہ اُس کی اہمیت خام حالت میں زیا دہ ہے۔ اِس سوچ کی وجہ سے دنیا میں حرکت ختم ہو جاتی یا یوں کہیں کڈمل نا پید ہوتا۔ اور جیسے کہ علامہ اقبال فرماتے ہیں مُل سے زندگی بنتی ہے اور مٹی کی پیدائش ہی انسان کومل پر آمادہ کرتی ہے۔ سیکڑ کی پچھ یوں بنتی ہے۔ مٹی سے پیدائش ہمل کی طرف رغبت ہمل سے زندگی میں انقلاب اور روفق۔

> جس میں نہ ہوانقلاب موت ہے وہ زندگی روح امم کی حیات کشمکشِ انقلاب

آپ اِس ساری گفتگوکوانسان کے عائلی اور خاندانی نظام کی روشی میں دیکھیں۔ بالغ ہوتے ہی انسان میں خواہش پیدا ہوتی ہے کہ وہ شادی کرے اُس کے بچے ہوں اور اُس کا خاندان بڑھے اِس مقصد کے لیے وہ اپنا گھر بارتر تیب دیتا ہے۔ شادی کی کوشش کرتا ہے پھر شادی ہوتی ہے اور اُس کے بعد اگر کوئی طبی نقص بچہ پیدا کرنے میں رکا وٹ ہوتو انسان اپنے علاج پر لاکھوں روپ خرچ کرتا ہے۔ بیر سارا عمل صرف اس لیے کہ زندگی آگے بڑھے۔ بچ کی پیدائش زندگی میں کا میابی کی ایک صورت ہے اِس سے انسان کو اپنے وجود کا احساس ہوتا ہے۔ بچہ اُس کے لیے ایک ذمہ داری بنتا ہے اُس کی پر ورش میں انسان کے اپنے وجود کی ترقی مضم ہوتی ہے۔ اُسے لاشعوری طور پر احساس ہوتا ہے کہ اُس کی شخصیت کی میں اور ترقی تب ہی ممکن ہے جب وہ بچ کی پر ورش کرے اُسے پر وان چڑھا کے۔ اِس کی لیے وہ این مال ور ترقی تب ہی ممکن ہے جب وہ بچ کی پر ورش کرے اُسے پر وان چڑھا ہے۔ اِس کے لیے وہ این مالی وجسمانی وسائل دقت کر دیتا ہے۔

اگرانسان مٹی کے علاوہ کسی بھی اور معد نیات سے بنا ہوتا تو وہ خودکو ہی حتمی اور کمل سمجھتا اُسے عمل سے نفرت ہوتی۔ وہ خود کوعمل میں ڈال کراپنی ذات کوختم کرنا پسند نہ کرتا۔ سب سے پہلے تو اُس کی ذات کا قتیمتی ہونا ہی اُس کے لیے کافی ہوتا جس کے بعد اُسے سی عمل کی ضرورت ہی محسوں نہ ہوتی اور اگر وہ ممل کرتا بھی توابیا کہ جس سے اُس کی ذات میں کوئی کی نہ آئے۔ یعنی نہ تو اُس کا بیسہ گے، نہ دوفت، نہ طاقت۔ اِس کے برعکس مٹی کا بنا انسان وقت، طاقت اور بیسہ خرچ کر کے اپنی ذات کی تحمیل کرنا چاہتا

ہے۔اب ہم انسان کی تخلیق کے بارے میں ایک اور دلچیپ پہلو دیکھتے ہیں۔جس گارے یا سڑ می ہوئی مٹی سے انسان بنا ہے۔ اُس میں بعض معد نیات بھی پائی جاتی ہوں گی اور بید معد نیات آج بھی ہر انسان کی ذات کا حصہ ہیں۔اُن سب کا ایک مناسب تناسب جسم میں ہوناضروری ہے۔اُن کی کمی بیشی بہت سی ہیار یوں کاباعث بن جاتی ہے۔اِن معد نیات میں سے کچھ رپہ ہیں۔

1-Graphite, 2-Sulpher, 3- Phosphorus, 4- Carbon, 5- Iron ان معد نیات کا اپناایک مزارج ہے۔ اِن معد نیات کی انسانی ذات میں آمیزش بھی انسانی شخصیت پر مثبت اور منفی اثرات ڈالتی ہے۔ ایک حدیث کا مفہوم ہے کہ انسان معد نیات کی ما نند ہوت ہیں عالم کفر میں کسی معد نیات کے منفی اثرات اسلام لانے کے بعد اُس کے مثبت اثرات میں بدل جاتے ہیں۔ چونکہ میہ پانچوں معد نیات انسان میں تھوڑ کی تھوڑ کی مقدار میں پائی جاتی ہیں اِس لیے اُن کے مثبت اور منفی اثرات اُس کی شخصیت میں روز اول سے ہی موجود ہوتے ہیں۔ اُن پانچوں معد نیات کی مشتر کہ خصوصیات پرغور کرنے سے چندا ہم انسانی صفات ہمارے سامنے آتی ہیں۔ جوانسانی فطرت میں روز اول سے ہی موجود ہیں۔ اجریا انعام کے جذب کو شیخے کے لیے ان پانچ معد نیات کے منفی اور مثبت

سب سے اہم منفی اثر جوانسانی شخصیت پر مرتب ہوتا ہے۔وہ ہے بے صبرا پن۔ یہ معد نیات انسان کو بے صبر بناتی ہیں۔ وہ اپنی خواہش کی تحکیل جلد سے جلد چاہتا ہے۔ ان معد نیات کی دجہ سے انسان خواب دیکھتا ہے یا اُس کے دل میں خواہشات پیدا ہوتی ہیں۔ اور وہ تصورات کی دنیا میں چلا جاتا ہے۔ اُس کے خواب یا تو نظریات سے پھوٹتے ہیں جہاں وہ اپنے پیند یدہ نظر یے کو بڑھتے یا گھٹے دیکھ سکتا ہے اُس کے خواب یا تو نظریات سے پھوٹتے ہیں جہاں وہ اپنے پیند یدہ نظر یو بڑھتے یا گھٹے دیکھ سکتا ہے یاچیز وں ، جگہوں اور لوگوں وغیرہ کے حوالے سے ہوتے ہیں جہاں وہ کسی بھی فردیا چیز کو بہتر اور کمتر ہوتے دیکھ سکتا ہے۔ اِن معد نیات کا ایک منفی اثر سے ہم کہ انسان غیر مستقل مزان ہوجا تا ہے۔ وہ ایک کا م میں کوئی فائدہ دیکھتا ہے تو پوری قوت کے ساتھ اُس کے پیچھے پڑ جا تا ہے اور اِسی دوران اُسے کہیں اور نفع نظر اُن کی تحکیل نہ ہوتو وہ ڈیر اُن کا شکار ہوجا تا ہے اور ہوں کی خوابشات بہت بڑھ جاتی ہیں۔ اگر موجاتے ہیں۔ انسان برقر ار ہوجا تا ہے، اور سے بھن اِن معد نیات کے مزیفی اثر اور خون شروع ہوجاتے ہیں۔ انسان برقر ار ہوجا تا ہے، اور سے خوابر اور کی خواہ شات ہیں۔ اگر

فکریں اُسے گھیرلیتی ہیں۔وہ چاہتا ہے کہ اُس کاانعام یا اجر جلد حاصل ہوجائے وہ ڈرتا ہے کہ دیر ہونے کی صورت میں کہیں اُس کا نفع ضائع نہ ہوجائے۔ اِسی کیفیت کی وجہ سے وہ ڈریوک ہوتا ہے اور اکثر فکر مند رہتا ہے۔

مٹی نے اُس میں پچھ پانے کی خواہش ہیدا کردی ہے جبکہ معد نیات کی دجہ سے بے قرار کی، خود خرضی اور فکر مند کی اُس کی جبلت کا حصہ ہیں۔ اِس منظر کو ذہن میں رکھتے ہوئے ہم پانچویں بنیاد کی جذبے کا ذکر کرتے ہیں۔ یہ جذبہ ہے انعام کا۔انسان انعام چاہتا ہے۔ وہ اپنے کا ماور مُل کا اجر چاہتا ہے۔ وہ محنت تو کرتا ہے لیکن انعام پہلے سے طے کر لیتا ہے۔ انعام اُس کا ہدف ہوتا ہے۔ ایک دفعہ انعام نظر آجائے تو پھر انسان اُس کو پانے کے لیے بقر ار ہوجا تا ہے اور پھر اُس کے لیے جدوج ہد کرتا ہے۔ انسان کے لیے انعام وعد بے کی شکل میں ہوتا ہے۔ انسان سے وعدہ تو ماضی میں ہوتا ہے۔ ایک دفعہ انعام نظر آجائے تو مستقبل میں ہوتی ہے۔ مثلاً والدین بچوں سے انعام کا وعدہ کرتے ہیں کہ اگر وہ اُن کی فلال بات مان اُن کی مرضی کا ہواور اُنہیں اُمید ہو کہ دوالدین وعدہ پورا کریں گے تو دہ انعام ملے کی اُس دان کرد سے ہیں۔ ہم رسول اللہ ﷺ اور صحابہ ؓ کی زند گیوں میں اکثریہ بات دیکھتے ہیں کہ جنگ سے پہلے یا عین معر کے کے دوران صحابہ ؓ بڑی صاف دلی اور سادگی کے ساتھ اللّٰہ کے نبی ﷺ سے دریا فت کرتے تھے کہ اُنہیں اللّٰہ شہادت کا کیا انعام دے گا۔اور جوں ہی اللّٰہ کے نبی ﷺ اُنہیں جنت کی بشارت دیتے صحابہؓ بے خوف جنگ میں کو د پڑتے تھے۔

انسان انعام حاصل کرنے کے لیےاپنی جان پربھی کھیل جاتا ہے۔اگر اُسے یقین ہو کہ بہ انعام اُسے مرنے کے بعد ضرور ملے گا۔اسلام میں جہاد کا تصور اِسی جذبے بیٹنی ہے۔سب سے پہلے تو انسان انعام کی اہمیت سے واقف ہوتا ہے ۔ اُس کے بعد وہ انعام کی لذت کومحسوں کرتا ہے چھر وہ انعام کو حاصل کرنے کاارادہ کرتا ہے۔ اِس ارادے میں اُمیدکوبھی دخل ہوتا ہے۔انسان کواُمید ہوتی ہے کہ اُس کے مل کے نتیج میں اُسے انعام ملے گا۔ اُسے یقین ہوتا ہے کہ جو جنت ایک شہید کوانعام میں ملے گی وہ کسی اور کے جصے میں آنے کی نہیں۔انعام کے حوالے سے چند باتوں کو سمجھنا ضروری ہے۔انعام اصل میں توالیہ دعدہ اور تصور سے زیادہ کچھ جمین ہیں۔انعام ہمیں عمل کی طرف راغب کرتا ہے۔انعام ایک لذت ہے جس کے حصول کی ہم کوشش کرتے ہیں۔ انعام کے لیے کوشش تب ہی ممکن ہے جب انعام کا تصور ہمارے د ماغ میں داختج ہو۔ جب ہم ایک بچے سے کہتے ہیں''اگرتم نے کیڑے بدل لیے توانعام ملے گا' وہ انعام کا تصوراینے د ماغ میں داضح کرنے کے لیے یو چھتا ہے'' کیا انعام؟'' اگرآ یہ اُس کی پیند کی کوئی چز انعام میں دینے کا دعدہ کر س تو وہ حجٹ سے کیڑے بدلنے چلا جائے گا۔ اُس کے د ماغ میں انعام میں ملنے والی شے کی لذت اُس کے لیے جلدی کپڑ ہے بدلنے کی وجہ بنے گی۔ جب تک وہ کپڑے بدل کرآپ کے پاس آنہیں جاتاانعام کا خیال اُس کے دماغ میں پیوست رہےگا۔انعام ملتے ہی ماضی میں کیا ہوا دعدہ حقیقت میں تبدیل ہوجائے گا۔ بچہ انعام میں ملنے والی مٹھائی منہ میں رکھے گا۔ مٹھائی زبان پرر کھتے ہی اُسےلذت محسوس ہوگی جولمحہ ءموجود میں ہوگی اورمٹھائی کے ختم ہوتے ہی بیلذت خبال کا حصیہ بن جائے گی۔

یعنی کسی کوشش کے نتیجہ میں ملنے والی لذت ایک انعام ہوتی ہے۔انعام کے ملتے ہی وہ لذت ہمیں میسر آجاتی ہے۔ایک ملازم پیشہ فردسارام ہینہ محنت کرتا ہے کیونکہ اُسے ۲۰ دن بعد ایک انعام ملنا ہوتا ہے۔ نخواہ حاصل کر کے اُسے ایک لذت محسوس ہوتی ہے۔ اُس کے بعد وہ پھر پورا مہینہ دوبارہ تخواہ کا

انعام حاصل کرنے کے لیے کوشاں ہوجاتا ہے۔ اب ہمیں معلوم ہے کہ انعام میں ملنے والی لذت کا تصور ہمارے ذہن میں ہونا ضروری ہے۔ اگر بیچ کو ہمیشہ انعام میں چند سکے ہی ملتے ہوں جن سے اُس نے من پیند ٹافیاں خریدی ہوں تو وہ انعام میں چند سکے ہی پیند کرے گا۔ اگر اُس کے ذہن میں کرنی نوٹ کا کو کی تصور نہ ہویا اُسے احساس ہی نہ ہو کہ کرنی نوٹ سے بہت زیادہ ٹافیاں خریدی جاتی ہیں تو دس روپ کا نوٹ اُس بیچ کے لیے بطور انعام کو کی اہمیت نہیں رکھے گا۔ انعام چونکہ ایک وعدہ ہوتا ہے اِس لیے انعام میں ملنے والی لذت سے واقفیت کے علاوہ اُمید کا ہونا بھی لازمی ہے مکن ہے بچہ آپ کے ہاتھ میں سکے دیکھے جن کا آپ نے وعدہ کیا ہو۔ بیچ کو میچ کی پتا ہو کہ اِن سکوں سے وہ اپنی پند یدہ ٹافیاں خرید کے گالیکن ہو سکتا ہے کہ اُس سے پہلے جھوٹے وعدے کیے گئے ہوں اور اب اُسے کی وعدہ پر اغذبار نہ ہو۔ یعنی اُسے انعام میں طنے والی لذت کی خواہ ش تو ہو ہو کی کے اُس کوں اور اب اُسے کی وعد کی پر اعتبار نہ ہو۔

انسانی عمل تین بنیادی جذبوں کی دجہ ہے جنم لیتا ہے۔ انعام ، مذت اور اُمید ۔ اِن تینوں کا تعلق قائم ، موجائے تو انسان کوشش میں لگ جاتا ہے۔ ہم نے دیکھا کہ لذت کا تصور نہ ہونے سے انعام کا تصور نہیں اُ جرتا ای طرح اُمید کی غیر موجود گی میں انعام حاصل کرنے کے لیے عمل نہیں ، موتا۔ ایک بات یہاں دہرانا مناسب ، موگا اور دو میہ کہ اُمید کو کم کرنے میں غم اور خوف اہم کر دارا داکرتے ہیں۔ غم اور خوف دونوں مل کریا ان میں سے کسی ایک کی زیادتی اُمید کو ختم کر دیتی ہے اُس کے بعد انسان یا تو عمل سے باز رہتا ہے یا پھر خوف یاغم میں میتلا ، موکر ایک نیا عمل شروع کر دیتا ہے۔ مثلاً ایک کار وباری شخص جو اپن کار وبار کے بارے میں سب کی میں بیتلا ، موکر ایک نیا عمل شروع کر دیتا ہے۔ مثلاً ایک کار وباری شخص جو اپن کار وبار کے بارے میں سب کچھ جانتا ہے کار وبار تباہ ، ہونے کی صورت میں اُمید ختم کر لیتا ہے اور خم میں ان کو بات کے معد اگر کار وباری حالات ٹھ کی ، موجا کس اور اُس فرد کو دوبارہ کار وباری شخص ہوں بھی آئے توغم کی شدت اُس کے کہ میں ہونے دیتی اور ہ میں اور اُس فرد کو دوبارہ کار وباری شاکہ داخل انسان کو اِس غم اور خوف کی کیفیت سے نکالے کی کے ضور دی میں اُمید ختم کر لیتا ہے اور غم میں میں ان کو این غم اور خوف کی کیفیت سے نکالے کی خال ہے کہ موجا کیں اور اُس فرد کو دوبارہ کار وباری فائدہ نظر اُمید دلائی جائے تا کہ دی مثبت مور دی میں ہو نے دیتی اور اُس فرد کو دوبارہ کار وباری فائدہ نظر میں انعام کا ذکر باقی تمام اور خوف کی کیفیت سے نکا لئے کے لیے ضروری ، موتا ہے کہ اُسے کی انعام کی انسان کو ایں غمار کی دیں ہی دی جند میں کی داخل ہوں اور میں مثبت تیر کی پیدا کرنے کے لیے قر آن میں انعام کا ذکر باقی تمام بنیا دی جذبوں سے نہ درف زیا دہ آیا ہے بلکہ مختلف پیر ایوں میں آیا ہے۔ اللہ نے انعام کی لیے ایک اصطلاح تو اجر کی استعال کی ہے یہ میں کی اُم ہو اُم کی اُم رہ یہ ہوں کی بر بار سی

لفظ جزا بھی استعال ہوا ہے۔اللہ نے نیک عمل کرنے والوں کے لیے جن کی جزا کا اعلان کیا ہے۔ مسلمانوں کو یقین دلایا گیا ہے کہ اُن کی نیکیوں کی جزاجنت کے میوے مجل اورلذتیں ہیں اور میہ جزا کبھی نہ ختم ہونے والی ہوگی۔

اگرہم قرآن کی وہ تمام آیتیں جن میں جنت کے انعام کی بشار تیں آئی ہیں جن کرلیں تو اُن کی تعداد بہت زیادہ ہے۔ پھر اِس تذکرہ میں وہ احادیث بھی شامل کرلیں جو ہمیں صحاح ستہ میں ملتی ہیں تو اِن انعامات کی تفصیل اور بھی بڑھ جاتی ہے۔ انعام کی بنیادی جذب کے طور پر اہمیت اور اس کے انسانی شخصیت پر مثبت اثرات کا بغور مطالعہ واضح کرتا ہے کہ قرآن اور حدیث میں اس کا تذکرہ بہت اہمیت کا مامل ہے۔ جز ااور اجر کے علاوہ قرآن میں اس جذب کے لیے رزق، فوز اور نفع کے الفاظ بھی استعال ہوئے ہیں۔ اِن سب الفاظ کا مفہوم ایک ہی ہے۔ ایک انعام کے ملنے کی اُمید سے کیا جانے والاعمل چونکہ قرآن انسان کو بہترین اجر کی طرف مائل کرتا ہے اس لیے میہ بار بار جنت کے اجراع ان ای تھے کا قرآن کا مقصد ہی میہ ہے کہ انسان کو جنت کے اجر کے لیے پر اُمید کیا جائے تا کہ وہ دنیا میں ایجھے کام ترے۔ اگر دنیا میں انسان جنت کے حوالے سے پر اُمید ہوجائے تو دنیا اُس کے لیے کا مردی اور نے میں ایجھے کام بن جاتی ہیں انسان کو بہترین اجر کی طرف مائل کرتا ہے اس لیے میں اربار جنت کے اجرکا ذکر کرتا ہے۔ بلکہ تر آن کا مقصد ہی ہی ہے کہ انسان کو جنت کے اجر کے لیے پر اُمید کیا جائے تا کہ وہ دنیا میں ایجھے کا م

لیکن ایسا ہمیشہ نہیں ہوتا۔ ہم نے ذکر کیا تھا کہ ایک تو انسان کا مٹی جیسی حقیر شے سے بنا ہونا ہی اُسے احساس کمتری میں مبتلا کردیتا ہے اور اُسے اپنی ذات کی بہتری کی طرف راغب کرتا ہے دوسرا انسانی ذات میں معد نیات کی آمیزش انسان کو جلد باز بنادیتی ہیں۔ جب آپ اِن دو کمز در یوں کو کیجا کرلیں تو وہ انسان وجود میں آتا ہے جو انعام تو چاہتا ہے کیکن جلدی ، اتنی جلدی کہ اُس کے لیے اُسے دنیا کی زندگی انتظار میں نہ گزار نی پڑے اُسے تھوڑ اہی سہی جو انعام ملنا ہے اچھی اِسی دنیا میں مل جائے۔ اِس طرح دنیا اُس کے لیے جنت کا انعام حاصل کرنے کے لیے عملی میدان نہیں رہتی بلکہ دنیا ہی انعام حاصل کر نے کی جگہ بن جاتی ہیں۔ انسان ایپ اردگر دیہت سے انعامات کو اپنا نصب لعین بنالیتا ہے۔ وہ دنیا میں ، دنیا کی لذتوں کو حاصل کرنے کے لیے پڑا مید ہو کر جدو جبد شروع کر دیتا ہے۔ اور یوں انعام ماصل اور اُمید سب رہتے ہیں لیکن آخرت کا انعام نہیں رہتا۔ پھر پیں بدلتا سوائے انعامات کی نوعیت یا وقت

ک۔ اللہ انسان کو پھردت کے بعد ابدی انعامات دینا چاہتا ہے اور انسان فوری کین تھوڑے دقت تک حاصل ہونے والی لذتوں کو بطور انعام حاصل کرنا چاہتا ہے۔ دنیا میں لذتوں کو بطور انعام حاصل کرنے کی کوشش ہی پھر خوف اور خم کو جنم دیتی ہے اور انسان ابدی انعام کا استحقاق کھودیتا ہے اور دنیا وی انعامات کو حاصل کرنے کے چکر میں غم اور خوف کا شکار ہوجاتا ہے۔ انسان کس نوعیت اور کس دورانیے کا انعام حاصل کرنا چاہتا ہے بیا می کا اپنا فیصلہ ہے۔ الحظ باب میں ہم دیکھیں گے کہ بیلذتیں کیا ہیں جن کو انعاما میں پانے کی خواہش انسان اپنے دل میں رکھتا ہے۔

## 14- رغبتين Aspirations

جیسے آگ کا وجود اس بات کی دلیل ہوتا ہے کہ کوئی ایند صن ضرور ہے جواس آگ کو بھڑ کا رہا ہے اُس طرح ہر جذب کے پیچھے کوئی ترغیب ضرور ہوتی ہے جو اُسے تحریک دیتی ہے۔ بلکہ بعض ترغیبات تو ایک سے زیادہ جذبات کو پیدا کرتی ہیں۔ مثلاً اولا دانسانی ترغیبات میں سے ایک اہم ترغیب ہے۔ ہیشتر والدین کے دل میں اولا دکی ترغیب کے حوالے سے پانچوں جذبات موجود ہوتے ہیں۔ ماں باپ کو اپنی اولاد کی پیاری اور ناکامی کاغم ہوتا ہے اُنہیں اپنی اولا دکی ہنی، کا میا بی اور خدمت سے لذت محسوں ہوتی ہے۔ بچکی شادی پھر نوا سے نواسیوں، پوتے پو تیوں کی پیدائش اُن کے لیے انعام ہوتی ہے۔ ہوتی ہے۔ بچکی شادی پھر نوا سے نواسیوں، پوتے پو تیوں کی پیدائش اُن کے لیے انعام ہوتی ہے۔ ہوتی ہیں اپنی اولا دکی صحت کا خوف ہوتا ہے۔ اور وہ اپنے بچ کے شاندار مستقبل کے حوالے سے پر اُمید ہوتے ہیں لیکن ایسی ترغیبات کم ہی ہیں جن کے ساتھ ہمارے پانچوں جذبات وابستہ ہوں اکثر ترغیبات کے ساتھ ہمارے ایک یا دوجذبات ہی میں جن کے ساتھ ہمارے پانچوں جذبات وابستہ ہوں اکثر تر غیبات کو پیچھنے سے ہمیں اپنے بنیادی جذبات کے تجزیبہ میں کافی مددملتی ہے۔ مثلاً ہم سے پیچھ سکتے ہیں کہ اگر خم لاحق ہوتو کس وجہ ہے؟ ہمارے اندر خوف موجود ہوتو کیوں؟ ہم سے بچھ سکتے ہیں کہ ہمیں کن کن چیز وں سے لذت محسوس ہوتی ہے اور یوں ہمیں خود کو بہتر بنانے میں مددملتی ہے۔ دنیا کے تمام انسان مٹی سے بنے ہیں۔ اگر کوئی فرق ہو اُن معد نیات کے تناسب کا جو ہمارے جسم میں پائی جاتی ہیں۔ اِن معد نیات کی کی بیشی ہمیں ایک خاص مزاج کا حامل بناتی ہیں۔ پیدائتی طور پر ہمارے وجود میں

چونکہ اِن معد نیات کی تعداد بہت زیادہ نہیں اِس لیے انسانوں کی ترغیبات بھی ازل سے تقریباًا کسی ہیںادراُن میں کوئی تبدیلیٰ ہیں آئی۔ یہ ایک دلچیپ امرے کیہ دنیا کے پہلےانسان میں جو معد نیات مائی حاتی تھیں دنیا کے آخری انسان میں بھی وہی معد نیات موجود ہوں گی۔صرف مقد ارکا فرق ہوگا۔ اِسی طرح پہلے انسان سے لے کرآخری انسان کی تر غیبات تک پکساں ہیں ۔صرف مقدار اور ٹیکنالوجی کا فرق ہے۔مثلاً آپ سواری کوہی کیجیے۔انسان کی خواہش ہے کداُسے کمیسفر کے لیے چلنانہ یڑے۔ بدأس میں موجودایک کمز دری ہے۔ پھراُس کی دوسری خواہش ہیہ ہے کہ دوہ اپنی منزل پر جلدا زجلد پہنچ جائے اُس کی تیسری خواہش سواری کے حوالے سے معاشرے میں نمایاں نظر آنے کی ہے۔ یعنی اُس کی کوشش ہے کہ وہ ایک جگہ سے دوسری جگہ چلے بغیر پہنچ جائے،جس و سلے سے وہ سفر کرے وہ تیز ہو، آرام دہ ہوادر پھراُس کے شایان شان بھی ہو۔اور یوں انسان کی سواری شروع ہی ہےا یک اہم ترغیب رہی ہے۔اب بیتر غیب بعض لوگوں میں جذبات کوزیادہ شدت سے اورزیادہ مقدار میں جنم دیتی ہے۔ جبكه دوسر بےلوگوں میں سواری کی ترغیب فقط ایک بنیا دی جذبے کوجنم دیتی ہےاوراً س میں بھی بہت زیادہ شدت نہیں ہوتی۔ اِس بات کوا گرہم مزید تفصیل سے دیکھیں تو ہمیں بعض لوگ ایسے نظر آتے ہیں جنہہیں ماضی میں اچھی سواری نہ ملنے کاغم ہوتا ہے۔ اُنہیں اِس بات پر غصر آتا ہے کہ اُن کے حریف کے پاس اُن ے اچھی گاڑی ہے ۔ گاڑی میں بیٹھ کراُنہیں لذت محسوس ہوتی ہے ادراُمید ہوتی ہے کہ اُنہیں مستقبل میں کوئی شاندارگاڑی ملے۔

یہی رغبت بعض لوگوں میں نہایت قلیل مقدار میں ہوتی ہے۔اُنہیں پہلے اچھی سواری نہ ملنے کا کوئی غم نہیں ہوتا۔ممکن ہے اُنہیں وقتی طور پر سواری سے لذت ملتی ہواور میے لذت بھی شدید نہ ہو۔ ماضی

ے اب تک فرق سواری کی قتم کا ہے۔ ماضی میں لوگ سواری کے لیے جانو را ستعال کرتے تھے اور اُن میں سرفہرست گھوڑا تھا اچھی نسل کا گھوڑا اپنے اندر بہت زیادہ رغبت رکھتا تھا۔ گاڑی کی ایجاد کے بعد اچھی گاڑی نے گھوڑ نے کی جگہ لے لی۔ اب تو سواری کی رغبت میں دوسری اقسام بھی شامل ہوگئی ہیں۔ مشلً ہوائی جہاز، موٹر سائیکل، بحری جہازیا کشتی وغیرہ۔

جس طرح ایند هن کے بغیر آگ کا تصور نہیں اُسی طرح رغبت کے بغیر جذبات کا وجود ممکن نہیں۔ رغبت ہی جذ بے کوجنم دیتی ہے اور جذبات رغبت سے ہی وابسۃ ہوتے ہیں۔ جن تر غیبات کی وجہ سے انسانی شخصیت میں جذبات جنم لیتے ہیں اُن کا ذکر قر آن حکیم میں موجود ہے۔ انسانی نفسیات سے وابسۃ ۲۷ تر غیبات قر آن میں مذکور ہیں اورا نہی ۲۷ تر غیبات کی ہدولت جذبات جنم لیتے ہیں۔

مثلاً حسد کو کیجیے۔ بیکوئی بنیادی جذبہ نہیں بلکہ بیخوف یاغم کی دجہ سے پیدا ہونے والا جذبہ ہے۔لیعنی حسد ایک ثانوی جذبہ ہے۔سواری کی ترغیب کوہی دوبارہ کیچیے کسی اور کے پاس اچھی گاڑی د کیچر جمیں غم ہوتا ہے کہ ہمارے پاس بیگاڑی کیوں نہیں اور یہی غم ہمیں گاڑی کے مالک کے ساتھ حسد میں مبتلا کردیتا ہے۔ توبات بیہ ہوئی کہ حسدہمیں اُس فرد سے ہوتا ہے جس کے پاس ہم ہے بہتر چیز ہو۔ لینی پہلے ہم غم میں مبتلا ہوتے ہیں اور پھرغم حسد کوجنم دیتا ہے۔ لیکن حسد پیدا ہونے کے لیے ضروری ہے کہ جس ترغیب میں کوئی دوسراہم سے بہتر ہے، ہمارے لیے بھی وہی ترغیب اہم ہو۔ ہم مثال دیتے ہیں میاں ہیوی کی جوکسی کے گھر دعوت پر جاتے ہیں وہاں اُن کی ملاقات ایک اورکنبہ سے ہوتی ہے۔عورت اُس کنبہ کی عورتوں سے بات چیت کرتی ہے، اور مرداُسی کنبہ کے مردوں سے گفتگو کرتا ہے۔ گفتگو کے دوران عورتوں میں کپڑوں، زیور، بچوں کی تعلیم اور گھر کی بات ہوتی ہے۔مردوں میں گفتگور ہے، مال اور کاروبار پر ہوتی ہے۔ اِس ملاقات کے بعدعورت میں بھی حسد پیدا ہوتا ہےاورم دمیں بھی، دونوں گھر آکرایک دوس سے اپنے حسد کا ذکر کرتے ہیں۔ مرد کہتا ہے مجھے اُن کے مال سے حسد ہوگیا ہے۔ عورت کہتی ہے کہ مجھےاُن کے زیور سے حسد ہو گیا ہے۔اور بھی بہت می ایسی رنبتیں مرد کے مشاہد سے میں آئىي جن ميں وہ لوگ اُس فرد ہے بہتر تھے چونکہ وہ رغبتيں اُس فرد کے ليے اہم نہيں اِس ليے وہ اُن رغبتوں کے بارے میں حسدنہیں کرتا ۔ اُس کا میز بان اُس ہے ڑتے میں زیادہ تھالیکن اُس فرد کے لیے ر تبہا ہم نہیں لہٰذا اُس رغبت کے معاملے میں غم پیدانہیں ہو تااور پھر حسد بھی جنم نہیں لیتا ۔ یہی صورت ِ حال

عورت کی تھی۔ اُس کی میز بان نے عورت سے اپنے بچوں کی اعلیٰ تعلیم کا ذکر کیا لیکن چونکہ مہمان عورت کے لیے تعلیم اہم ندتھی اِس لیے اُسے قطعی میڈم نہ تھا کہ اُس کے بچوں کی تعلیم میز بان کے بچوں سے کہیں کم تھی۔ لہٰذا اِس معاطے میں حسد کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔ مہمان عورت کے لیے زیور ایک اہم رغبت تھی۔ اِسی لیے دہ پہلے نم اور پھر حسد کا شکار ہوگئی۔ رغبت ایک ایسی عجیب چیز ہے کہ اگر دوافر ادکی رغبتیں ل

رغبتوں کے معاملے میں دو انسانوں کا معیار ایک نہیں ہوتا۔ شہر تو دور کی بات ہے ایک گھرانے میں بھی لوگ ایک تی رنبتیں رکھنے کے باوجود بکساں معیار پرنہیں ہوتے۔ممکن ہے دس بیس افراد کے گھرانے میں سب کو گاڑیوں سے رغبت ہولیکن سب کے پاس اچھی گاڑی نہ ہو۔ یا گھر کی تمام عورتوں کوزیورات سے رغبت ہولیکن سب کے پاس کیساں مقدار میں سونا اور جواہرات نہ ہوں۔ ایس صورت میں کم معیار رکھنے والاشخص پہلے غم اور پھر حسد کا شکار ہوجائے گا۔لیکن انسان کا معاملہ عجیب ہے اعلیٰ معیار والا فردیہ نم اُسے دینے کو ہر وقت تیار رہتا ہے۔ جوں ہی اُسے احساس ہوتا ہے کہ اُس کے سامنےوالافر دمعیار میں کم ہےاورغم لینے کے لیے تیار ہےاعلیٰ معیار کا فرد کم معیار والےفرد کے سامنے اپنی رغبت کے حوالے سے پوری ہونے والی لذتوں کا بھر پور ذکر کر ہےگا۔مثلاً جوں بی ایک اعلیٰ عہدے یر فائز فردکوا حساس ہوگا کہ اُس کے سامنے دالے فردکواعلیٰ عہدے کی خواہش ہے لیکن اُسے بیدعہد ہاب تک میسرنہیں وہ اپنے اعلیٰ عہد ہے کی برکتوں اور ثمرات کا ذکر شروع کرد ہے گا۔ وہ بتائے گا کہ اُس کے اعلیٰ عہدے کی دجہ سے لوگ کیسے اُس کی عزت کرتے ہیں۔ بڑی بڑی محفلوں میں اُسے مُلا یا جاتا ہے۔ اخباروں میں اُس کے انٹرویوشائع ہوتے ہیں وغیرہ۔ جتنازیادہ وہ اپنی رغبت کا ذکر کرے گا اُتنا ہی زیادہ سامنے والاغم میں مبتلا ہوگا۔ جتنا زیادہ وہ غم میں مبتلا ہوگا اُتنا بی زیادہ اعلیٰ رہے کا فردیثی بگھارےگا۔ اب یہاں ایک دلچسپ سوال پیدا ہوتا ہے۔ کم معیار والافر درغبت نہ ملنے کی وجہ یے غم میں مبتلا ہوکر حسد كرتا ہے كين رغبت كو پالينے والافرد كيوں شخى بگھاركر دوسروں كوغم ميں مبتلا كرنا چاہتا ہے؟ ہميشہ سے ايسا ہی ہوتا آ رہا ہے۔ بیانسانی معاشرت کا چکر ہے۔ ہم سے زیادہ لذت یانے والافر دہمیں عملین کرتا ہے ہم اینے سے کم لذت یانے والے فرد کو مکین کرتے ہیں ثم منتقل کرنے کا پیسلسلہ اُو پر سے پنچ کو چکتا ہے۔ ہم اپنے سے بڑے کی لذت کود بکھ کرنمگین ہوتے ہیں اور پھر اُس سے حسد کرتے ہیں۔ پھر

ہم اپنے شہدے بن سے اپنے سے چھوٹے کو مملین کرتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ وہ ہم سے حسد کرے۔ یوں شاید ہمارے اپنے نم اور حسد کی تلافی ہوتی ہے۔ایسا کم ہی ہوتا ہے کہ ہم میسوچیں کہ جو اُسے دیا اللّہ نے دیا، جوہمیں دیاوہ اللّہ نے دیا۔اللہ ہمیں ہمارے دسائل میں خوش رکھے اور بس ۔ میسوچ لیا تو دوسرے کو ملنے دالی رغبت کاغم نہ ہوگا اور پھر حسد پیدا نہ ہوگا۔

غم اور حسد سے انسان ایک نفساتی جران کا شکار ہوجا تا ہے۔ پھر اگروہ رغبت جس کی وجہ سے ہم غم میں مبتلا ہوئے تھے زندگی میں میسر آجھی آجائے تو اُس کا مزہٰ ہیں آتا کیونکہ تب تک ہم شدید ڈیریشن کا شکارہو چکے ہوتے ہیں اورڈیریش ہمیں کسی رغبت سے لطف اندوز نہیں ہونے دیتا۔ قر آن میں یہ صورت حال بہت تفصیل سے ایک واقعہ کی صورت میں آئی ہے یہ دود دستوں کا قصبہ ہے دونوں کو زمین اورزراعت کی رغبت تھی یہ دونوں ایک باغ کی ملکیت میں لذت محسوس کرتے تھے۔ اُن دونوں کواُ میڈھی کہ اُن کا باغ ہواور دہ باغ پھولے پھلے لیکن اُن میں سے صرف ایک کے پاس باغ تھا۔ اُس باغ کی ملکیت کا مزہ بیفر دبھر پورطریقے سے اُٹھار ہا تھا۔ اُسے اپنے باغ میں بیٹھ کر بھلوں سےلدے ہوئے پیڑ د کی کرلذ یک محسوس ہوتی تھی۔ اُس کے ملازم جب پھل تو ڑ کر فروخت کرنے بازار جاتے توبیاُ س کا انعام ہوتا اُسے بوری اُمیدیتھی کہ اُس کا باغ ترقی کرےگا۔ یہاں تک کہ مرنے کے بعد بھی اُسے ایک باغ انعام میں ملے گا۔ وہ اپنی اِس رغبت سے ملنے والی لذت کا اظہاراور ہاغ سے وابستہ اُمیدوں کا تذکرہ بهت اتراكر ماغ نهر كضروالے دوست سے كہا كرتا تھا۔ باغ نهر كضے والے فرد نے اپنے دوست كى لذت كومحسوس توكياليكن أس احساس كوغم ميں تبديل نہ ہونے ديا بلكه أس نے أس سے أميد كا پہلو نكالا اور وہ اُمدنهایت سادہ تی تھی کہ اُس کا اللّٰداُ سے بھی ایسا ہی پاغ دے گا اگروہ اُس کا فرماں برداررے گا۔ اُس نے اپنے اِس احساس کا تذکرہ اپنے دوست کے سامنے کیا مگر اُس کا دوست اپنی لذت میں مست تھا۔ رغبت سے ملنےوالی لذت بعض اوقات انسان کوسرکش بنادیتی ہے۔ چنانچہ صاحب حیثیت سرکشی کی انتہا کو پہنچااور پھر اِس سرکشی کے نتیج میں اُس پر عذاب الہی نازل ہوا۔

رغبت انسان کے بنیادی جذبات کو اِس حد تک غیر متوازن کردیتی ہے کہ انسانی شخصیت بہت سی مشکلات کا شکار ہوجاتی ہے جن میں سے عذابِ الہی کا ذکر تو قر آن میں ملتا ہی ہے۔ اِس کے علاوہ بھی رغبت کی وجہ سے پیدا ہونے والی بہت سی مشکلات ہیں جواپنی جگہ موجود ہیں۔مثلاً رتبہاور طاقت

کی رغبت اگر بڑھ جائے تو انسان میں خوف ختم ہوجا تا ہے۔ پھر اُ سے صرف لوگوں کواذیت دینے میں لذت ملتی ہے۔ ایسے انسان پر آسان سے بجلی نہ بھی گر ہے پھر بھی وہ بہت سی ایسی اذیتوں میں بہتلا ہوتا ہے جو اُس کی زندگی عذاب بنا دیتی ہیں۔ ایسے لوگ بلڈ پر یشر کے مریض ہوجاتے ہیں۔ اُنہیں بے خوابی کی شکایت رہتی ہے۔ وہ تنہائی کا بھی شکار ہوجاتے ہیں وغیرہ ۔ یعنی رغبت کی وجہ سے جذبات میں آنے والی شدت پر قابو پانا ایک متوازن شخصیت کے لیے اشد ضرور کی ہے۔ اب سوال پیدا ہوتا ہے کہ رغبت ہمار ہے اندر آتی کہاں سے ہے؟ ایسا کیوں ہے کہ ایک فرد کوعلم اور کتا ہوں سے رغبت کی وجہ سے جذبات میں آنے والی اندر آتی کہاں سے ہے؟ ایسا کیوں ہے کہ ایک فرد کوعلم اور کتا ہوں سے رغبت ہے اور دوسر کو پیسے سے، ایک فرد کوا چھا کھانے کا شوق ہے اور دہ کپڑوں کی قطعی پر واہ نہیں کرتا۔ جبکہ دوسر افر د کپڑوں کے معا ملے میں بہت مختاط ہوتا ہے لیکن کھانے میں بہت غیر ذمہ دار۔ ایسا کیوں ہوتا ہے؟ اِس کی تین وجو ہات ہیں۔ سب اُس کے لیے رغبت کا درجہ رکھتا ہے۔ مثلاً لڑکا بچپن میں اپنے ماں باپ کو جو پچھ کرتے دیکھتا ہے وہ کی سب اُس کے لیے رغبت کا درجہ رکھتا ہو ۔ مثلاً لڑکا بچپن میں اپنے ہوں کو سو ار کی میں اغرف دولی کو ہیں۔

ہے لہذاوہ بھی اپنے اندر سواری کی رغبت پیدا کر لیتا ہے۔ کڑکی بڑوں کوزیور میں لذت محسوس کرتے دیکھی ہے اورزیور کی طرف راغب ہوجاتی ہے۔ جس طرح بچ کو آنھوں کا رنگ اور شکل وصورت پیدائش سے پہلے اپنے ماں باپ سے ورثے میں ملتے ہیں۔ اسی طرح رغبتیں بھی پیدائش کے بعد اپنے ماں باپ سے ورثے میں ملتی ہیں۔ انسان کا رنگ، قد کا ٹھا ُس کا جسمانی ورثہ ہیں جبکہ اُس کی رغبتیں اُس کا نفسیاتی یا جذباتی ورثہ ہیں۔ جسمانی ورثہ انسان کی صحت کا ذمہ دار ہوتا ہے جبکہ نفسیاتی ورثہ انسان کی جذبتی اُس کا نفسیاتی یا حالت تفکیل دیتا ہے۔ بچدا یک سال کی عمر سے ہی والدین کی رغبتوں کا بغور مطالعہ شروع کر دیتا ہے اور کسی ایک رغبت سے ملنے والی لذت کو اپنے والدین کے چہروں پر بخو بی پڑھ لیتا ہے۔

والدین کو کتابوں میں لذت محسوں ہوتوا یک سال کا بچہ والدین کو ملنے والی اُس لذت کوا تھی طرح دیکھ لیتا ہے۔ اِسی طرح ایک سال سے بھی کم عمر کی بچی زیورات سے ملنے والی لذت کوا پنی ماں کے چہرے پر پڑھ لیتی ہے۔ چونکہ لذت کا جذبہ تو فطری طور پر موجود ہوتا ہی ہے لہٰذا جوں ہی بچی بید یکھتی ہے کہ ماں کوزیور سے لذت مل رہی ہے تو وہ بھی اینے اندرزیور کی لذت پیدا کر لیتی ہے۔ اور یوں چھ سال کی عمر تک پہنچتے پہنچتے بچا سینا ماحول میں نظر آنے والی بہت ہی رغبتوں کوا پنا لیتے ہیں۔ اور پھر اُن کا حصول ساری زندگی کا نصب العین بن جاتا ہے۔ انسان کی ۸۰ فیصد رغبتیں ۲ سے سال کی عمر تک پنتے ہوجاتی

ییں۔اُس کے بعداُن رغبتوں میں تبدیلی لا نابہت مشکل کام ہے۔ بچپن گزرنے کے بعدانسان اپنی رغبتوں کو تبدیل کر سکتا ہے لیکن اِس کے لیے اُسے ایک بار پھر اینے ماحول کا سہارالینا پڑتا ہے۔ یہ بات قابل ذکر ہے کہ پچپن میں بھی رغبتیں ماحول کی وجہ سے پیدا ہوتی ہیں اور جوانی میں بھی ماحول کی وجہ سے پیدا ہوتی ہیں یا تبدیل کی جاسمتی ہیں۔ فرق صرف اتنا ہے کہ بچپن میں ماحول کو تبدیل کرنے یا پنی مرضی کا ماحول اپنانے کا اختیا رانسان کے پاس نہیں ہوتا جبارہ جوانی میں وہ اپنا ماحول کو اپنا نے میں خود محتار ہوتا ہے۔ وہ فیصلہ کر سکتا ہے کہ اُسے کیا وہ کہ بیا ہوتی میں وہ اپنا ماحول کو تبدیل کرنے یا پنی مرضی کا ماحول اپنانے کا اختیا رانسان کے پاس نہیں ہوتا جبارہ جوانی میں وہ اپنا ماحول اپنانے میں خود محتار ہوتا ہے۔ وہ کن جگہوں پر زیادہ وقت گز ارے گا اور وہ کس کی بات اُسے معلومات کے کن ذرائع کو استعال کرنا ہے۔ وہ کن جگہوں پر زیادہ وقت گز ارے گا اور وہ کس کی بات پر زیادہ نور کر کے اس مول، جگہ اور لوگوں کے چناؤ سے انسان کے اندر رغبتیں ابنی ہونا شروع ہوجاتی تبدیل کرنے پر زور دیتی ہیں تا کہ بدلے ہوئے ماحول میں رکھر کر انسان کی رغبتوں میں تبدیلی لائی

اللہ کی ذات بھی ایک رغبت ہے۔جن لوگوں میں بیرغبت موجود ہووہ نماز اور ذکر میں لذت محسوس کرتے ہیں۔ اُن کے بچے بچپن میں ہی اپنے والدین کونماز میں لذت پاتے دکیھ لیتے ہیں۔ اُن بچوں کو بڑے ہونے پراللہ کی ذات سے رغبت ہوگی وہ نماز میں لذت محسوس کریں گے۔ اگر جوانی میں اُن کی دوستی ایسے لوگوں سے ہوگئی جن کی رغبت مال اور غذا میں ہوئی تو رفتہ رُفتہ اُن میں بھی اللہ کی رغبت کم ہونا اور مال اور غذا کی رغبت بڑھنا شروع ہوجائے گی۔ تقریباً چا رمہینے میں ایسے فر دہیں اللہ کی رغبت پر مال کی رغبت حاوی آ جائے گی۔

دوسری طرف ایک فردجس نے اپنے ماں باپ کومال کی رغبت میں مبتلا دیکھا بچپن سے ہی اُس رغبت میں مبتلا ہوگا۔ اب فرض کریں وہ جس تعلیمی ادارے سے منسلک ہوا وہاں اُسے پچھا ایسا ما حول مل گیا جس سے اللہ کی رغبت پیدا ہونا شروع ہوگئی تو پھر اُس فر د میں جس تیز ی سے مال کی رغبت کم ہوگی اُس تیز ی سے اللہ کی رغبت میں اضافہ ہوگا۔ بچپن میں اُس کے پاس اختیار نہ تھا کہ وہ اپنے ماں باپ کی رغبتیں تبدیل کر پاتایا ہے کہ اُس ما حول کا حصہ نہ بنایا ہے کہ اُس کے ماں باپ کی رغبت کم اس کی دات کا حصہ نہ نیس بر بڑا ہونے پرایسے تعلیمی ادار سے میں داخل ہونا جہاں اللہ کی رغبت ماحول پر حاوی ہو اللہ کی رحمت

ہے۔لیکن اب فیصلہ اُس کا ہوگا آیا وہ اُس ماحول کا حصہ بنا چاہتا ہے جہاں اللہ کی ذات کی رغبت پیدا ہوتی ہے یا وہ ایسے ماحول میں رہنا چاہتا ہے جہاں مال کی رغبت حاوی ہو۔اللہ کی رغبت کے ماحول میں آنا اللہ کی طرف سے تھا۔لیکن اُس ماحول میں رہنے کا فیصلہ اُس کا اپنا ہوتا ہے۔ اِس معالم میں مرد عورت سے زیادہ بااختیار ہے۔عورت شادی کے بعد مرد کے ماحول میں آتی ہے۔ اُس کے پاس بیا ختیار ہوتا ہے کہ وہ اپنے خاوند کے خاندان میں رہنے ہوئے بھی وہاں پر موجود ہر کی رغبتوں کو اپنا نے یا رد کرد ہے۔ وہ اپنے مسرال کی رغبتوں کو تبد رہنے کہ ایک منظم کوشش کر کتی ہے۔ اُس کے پاس بیا ختیار کرد ہے۔ وہ اپنے مسرال کی رغبتوں کو تبد یل کرنے کی ایک منظم کوشش کر کتی ہے۔ اُس کے واپنا ہے یا رد دوہ را اجر ہے۔ ایک عورت جو سرال کی اچھی رغبتوں کا حصہ بنا این موند کرتی رغبتوں کو اپنا کے یا ر کر دن پڑتی ہے جس کے مسرال کی رغبتوں کو تبدوں کا حصہ بنا تی محنت نہیں کرتی معورت کے لیے میں جانے کا مطلب ہے کہ اللہ کسی پر اُس کی صلا عیتوں سے زیادہ یو جو نہیں ڈالتا۔ اچھی عورت کا ہُ کہ ماحول میں جانے کا مطلب ہے کہ اللہ کسی پر اُس کی صلا عیتوں سے زیادہ یو جو نہیں ڈالتا۔ اچھی عورت کا ہما حول میں جانے کا مطلب ہے کہ اللہ کسی پر اُس کی صلا عیتوں سے زیادہ یو جو نہیں ڈالتا۔ اچھی عورت کا ہما حول میں جانے کا مطلب ہے کہ اللہ کسی پر اُس کی صلا عیتوں سے زیادہ یو جو نہیں ڈالتا۔ اچھی عورت کا ہم کے ماحول میں جانے کا مطلب ہے کہ اللہ کسی پر اُس کی صلا عیتوں سے زیادہ یو جو نہیں ڈالتا۔ اچھی عورت کا ہم کے ماحول میں جانے کا مطلب ہے کہ اللہ کو اُن کے مادی کو اُن کا ماحول تبد یل کر سکتی ہے۔ اُس کورت کی ماحول میں جانے کا مطلب ہے کہ اللہ کسی پر اُس کی صلا عیتوں پر مائل کر دے اور اُن کی ہر کی رغبتوں کو خونم

-2

# ۱۵. جبلی رغبتیں

انسان کی ذات تر غیبات کا مرقع ہے۔ انسان میں موجود تر غیبات اُ سے کر کا ارض کے ہرذ کی حیات سے مختلف کردیتی ہیں۔ بیر غیبات مختلف انسانوں میں مختلف مقدار میں پائی جاتی ہیں۔ لیکن ہر انسان کوان تر غیبات میں سے اکثر کے ساتھ اکثر نبردا زما ہونا پڑتا ہے۔ ایک انسان کی زندگی سے لے کر قو موں کی تاریخ تک بلکہ یوں کہا جائے کہ ازل سے لے کر ابد تک کی انسانی تاریخ این تر غیبات کے گرد گومتی ہے۔ کسی ترغیب کے نہ ملنے کا نم ، کسی تر غیب کی لذت ، ایک ترغیب کا انعا م اور پھر کسی ترغیب کے موتی ہے۔ کسی ترغیب کے نہ ملنے کا نم ، کسی تر غیب کی لذت ، ایک ترغیب کا انعا م اور پھر کسی ترغیب کے مع موتی ہے۔ کسی ترغیب کے نہ ملنے کا نم ، کسی ترغیب کی لذت ، ایک ترغیب کا انعا م اور پھر کسی ترغیب کی مع اشرت تر غیبات کے تشب وروز اُن تر غیبات کے مدار میں گو متے نظر آت ہیں۔ ہمارار ، من ، ہماری مع اشرت تر غیبات کے تعرق سے تر تیب پاتے ہیں۔ اور ساعری کو ہی لیچے۔ تر غیبات کی نوعیت اور اثر پزیری کو سیچھنے کے بعد آپ نہ صرف خودا فسانہ لکھ سکتے ہیں بلکہ ہر ناول ، ہر کہا نی کو تر غیبات کی نوعیت اور کے بنا ہوا محسوس کر سکتے ہیں۔ تر غیبات کی اس تف جی بلکہ ہر ناول ، ہر کہا نی کو تر غیبات کی نوعیت اور کے بنا ہوا محسوس کر سکتے ہیں۔ تر غیبات کی اس تفصیل کی ہدولت آپ نہ صرف خود کو دہت اچھی طر ت کی ای ہوا جو تر کر سے ہیں۔ یہ مرف خود افسانہ لکھ سکتے ہیں بلکہ ہر ناول ، ہر کہا نی کو تر غیبات کی نوعیت اور کی تا ہوا محسوس کر سکتے ہیں۔ تر غیبات کی اس تفسیس کی میں این کی تو کو کو ہیں۔ کے تاروں کی تا ہو ای میں کو ایک ایک ساتے ہیں۔ تر غیبات کی بار سے سینے میں ایک ایک کر کے پڑ ھتے جا کیں اور آپ کو رکھتا ہوں؟ میری خوا ہشات کیا ہیں؟ ترغیبات کے بارے میں ایک ایک کر کے پڑ ھتے جا کیں اور آپ کو ان کا چواب لی جاتے ہیں۔ میں ایسا کیوں ہوں؟ شیمی کی ای کی ایک کر کے پڑ سے جا کیں اور آپ کو ای کی ایک ہی میں کو اول سے کیں اور ترغیبات کے بارے میں ایک ہیں ہی ہیں ہو تر اور ہے کی اور آپ کو ای کا چو ایل جا کے گار ہوں اور ترغیبات کے بارے میں ایک ایک کر کے پڑ سے جا کیں اور آپ کو لیک ہی ہو ہو ہوں کی ہر تر غیبوں کے سی سی سی میں ہو ہو ہوں ہی ہو ہو ہو ہوں کی ہی ہو ہوں ہے کی ہو ہو ہوں ہے کی ہو ہوں کی ہو ہو ہو ہو ہوں کی ہو ہ ہو ہا ہے ہوں ہوں ہی ہو ہا ہوں ہے ہو ہوں ہو ہ ہوں ہو ہو ہوں ہو ہو

رغبتوں میں پہلی قسم تو اُن کی ہے جو ہماری بقائے لیے ضروری ہیں۔ میر غیبات فطری طور پر ہمارے اندر پائی جاتی ہیں۔ اُن تر غیبات کا تعلق ہماری ذات کی حفاظت اور نشو ونما سے ہے اُن تر غیبات کی تسکین کے بغیر ہماری موت واقع ہو سکتی ہے۔ اِس پہلی قسم میں پانچ تر غیبات شامل ہیں: (۱) نیند (۲) غذا (۳) جسم (۴)علم (۵) عزت۔

اُن پانچ میں سے تین توانسانوں کےعلاوہ جانوروں میں بھی پائی جاتی ہیں۔ نیند، غذااور جسم کا تحفظ کم دمیش تمام جانداروں میں مشترک ہیں۔اگرانسان کوکوئی فطری ترغیب دوسری مخلوق سے ممیّز کرتی ہے تو وہ علم ہے۔علم کی ترغیب کے پیدا ہوتے ہی انسان نہ صرف دوسرے جانداروں سے مختلف ہوجاتا ہے بلکہ باقی ترغیبات بھی اِسی ایک ترغیب سے جنم لیتی ہیں۔

رغبتوں کی دوسری قشم کاتعلق مادی یا غیرانسانی چیز وں سے ہے۔اِن رغبتوں میں شامل ہیں۔ (۱) مال (۲) تحارت (۳) مکان (۴) زمین (۵) زراعت (۲) مانی (۷) سواری (۸) مولیثی (۹) لباس (۱۰) سونااور جواہرات اور (۱۱) معدینات رغبتوں کی تیسری قتم کاتعلق معاشرے سے ہے۔ اِس قتم کی رغبت کا وجودانسانوں کے باہمی تعلق کی دجہ ہے ۔ انسان دوسر ےانسانوں کے ساتھ علق کی بنیاد پرزندہ رہتا ہے صحت مند تعلق اُسے مزيد طاقتور کرتا ہے۔ جبکہ دوسر بے انسانوں کے ساتھ خراب تعلقات اُسے دکھا ورخوف میں مبتلا کر دیتے ہیں۔معاشر تی رغبتوں میں مندرجہ ذیل کا ذکر آتا ہے۔ (۱)والدین (۲) دوست (۳)خاندان (۴) دشمن (۵) رہنما (۲) قبیلہ (۷) شویر مابیوی (۸)عورت (۹) ساج (۱۰) اولاد (۱۱) رتبه اِن میں سے ہررغبت ایک یا ایک سے زیادہ افراد سے تعلق کا تقاضا کرتی ہے۔ دوسری اور تیسری قسم کی رغبتوں میں نمایاں فرق اُن کی پیدائش کا ہے تیسر می قسم کی تمام رغبتیں عورت کیطن سے وجود میں آتی ہیں۔ یہاں تک کہ اولا د کی رغبت کا اصل احساس بحے کی پیدائش کے بعد ہی ہوتا ہے۔جبکہ دوسری قشم کی رغبتوں کا وجودز مین کے پیٹے سے جنم لینے والی اشیاء کی بدولت ہے۔ جس طرح ماں باپ میں اپنے بحے کی رغبت عروج پر پنچ حاتی ہے ویسے ہی زمین کیطن سےلہلہاتی کھیتی کود مکچر کرسان کی زراعت کی رغبت میں کئی گنا اضافہ ہوجا تا ہے۔اب ہم اُن تنیوں اقسام کی رغبتوں میں سے پہلی قشم کی رغبتوں کا ذکرکرتے ہیں۔ہم سب سے بنیادی اوراولین رغبت سے شروع کرتے ہیں اوروہ ہے نیزر۔

#### نيند

اللہ تعالیٰ نے ازل سے لے کرابد تک آنے والے انسانوں کی ارواح کو پیدا کیا اور اُن سے یو چھا کیا وہ اُن کارب نہیں؟ تمام روحوں نے یک زبان ہو کر جواب دیا بے شک، اِس اقرار کے بعد سے اللہ تعالیٰ وقت مقررہ پر ہر روح کو دنیا میں بھیج رہا ہے۔وقت آنے پر اللہ اُس روح کوایک گہری نیند سے ہیدار کرتا ہے اور ماں کے پیٹے میں موجود گوشت کے لوتھڑے میں ڈال دیتا ہے۔ گویا دنیا میں آنے سے پہلے انسان کی روح گہری نیند میں تھی اور پھر جگادی گئی۔ ماں کے پیٹے میں بنی کے کوخوراک اپنی ماں سے

ملتی رہتی ہے۔ نیٹھی سی جان اِس منھی سی دنیا میں جو کا م سب سے زیادہ کرتی ہے وہ سونا ہے۔ نینداُ س کے لیے بہت اہم ہےاور یہ نیند کی حالت میں سکون محسوں کرتا ہے۔ دنیا میں آنے کے بعد بھی بچہ زیادہ وقت نیند کی حالت میں رہتا ہے۔ نیند کی حالت اُسے ایک خاص لذت اور اطمینان بخشق ہے۔اور یوں نینداللہ کی عطا کی گئی اُن بنیادی رغبتوں میں سے ایک ہے جس کے بغیر انسانی زندگی کی بقاممکن ہی نہیں ۔خوراک کے بغیر توانسان پھر کچھودن گزار لیتا ہے۔ نیند کے بغیر تو دودن نطا بھی مشکل ہیں ۔ *کسی جس*مانی تکلیف کے کم ہونے پرانسان جو کام سب سے پہلے کرتا ہے وہ نیند یوری کرنا ہے۔ بلکہ نیند کاغلبہا یک بیارانسان کے تندرت کی طرف سفر کی بہترین نشانی ہے۔ نیند کی رغبت اِس لیے بھی اہم ہے کہ نیند کے دوران ہی انسان نشودنما یا تا ہے اور انسان کا اندرونی نظام اپنی اصلاح کرتا ہے۔ بیشاید واحد ایس معاشرتی رغبت ہےجس کے لیےاللہ نے ہمارا نظام شمسی بنایا ہے۔ نیند کے لیےرات ۔ رات کے لیے زمین کی گردش۔ اور گردش کرنے کے لیے سورج قرآن کے الفاظ پر خور کیا جائے تو ان سب کواللہ نے اس لیے بنایا کہ دن اوررات کونخلیق کیاجائے تا کہانسان نیند کی بنیا دی رغبت کو پورا کر کے سکون حاصل کر سکے قر آن میں آیا ہے کہ رات کا اند عیر االلہ کی ایک نعمت ہے۔ جس کا مقصد نیند جیسی بنیادی رغبت کو پورا کرنا ہے۔ اِس کے علاوہ بھی نیند کا ذکرتین مختلف مقامات پر آیا ہے جہاں نیند کی بدولت اللہ کے نیک لوگوں کا اضطراب جاتا رہا۔ اِن میں سےایک داقعہ تواصحابِ کہف کا ہے کہ جب وہ شہر دالوں کے گفر سے پچ کر جنگل میں چلے گئے تھے۔ جنگل میں ایک جگہ بیٹھ کرسو پنے لگے کہ وہ اپنے ایمان کو کیسے محفوظ رکھیں۔ بیہ موج اُن کے لیے بے چینی کا باعث بنی ہوگی۔ پھراُنہیں یہ بھی ڈرتھا کہ شہر والے اُنہیں ڈھونڈت ڈھونڈت وہاں نہ پہنچ جائیں۔ غالبًا شہر والوں سے بیچنے کے لیے وہ اضطراب کی حالت میں کسی نز دیکی غارمیں داخل ہوئے۔ اور پھروہیں پراُنہیں نیند نے آلپااور وہ کی سوسال تک سوتے رہے۔

نیند کا ذکر تاریخ اسلام کے دواولین غزوات میں بھی ملتا ہے۔ پہلا ذکر توجنگ بدر کے حوالے سے ہے جب ۱۳ مسلمان قریش کا تجارتی قافلہ رو کنے کو فکلے تھے۔ جب اُن کو پتا چلا کہ اُن کا مقابلہ چند لوگوں سے نہیں بلکہ کفار کی کیل کا نٹے سے لیس فوج سے ہونے والا ہے تو ایک شدید اضطراب کی حالت نے اُنہیں آن د بوچا۔ اِس حالت کو زائل کرنے اور مسلمانوں کی ہمت بڑھانے کے لیے اللّٰہ نے اُن کو کچھ دیر کے لیے نینددی جس کے بعد وہ تازہ دم ہوکر مقابلے کے لیے تیارہو گئے۔

کچھالی ہی صورت مسلمانوں کی تب ہوئی جب اُحد کے میدان میں ایک جیتی ہوئی جنگ ہار میں تبدیل ہور ہی تھی ۔ مسلمانوں کو مالِ غنیمت جع کرتے دیکھ کر کفار نے عقب سے دھاوا بول دیا اور مسلمانوں کے پیر اُ کھڑ گئے ۔ اللہ کے نیک بندے اضطراب کی حالت میں مبتلا ہو گئے ۔ اُس وقت مسلمانوں کو پُرسکون کرنے کی خاطر اللہ نے اُن پر نیند نازل کی ۔تھوڑی دیر کی نیند نے اُنہیں تازہ دم کردیا۔اُن کی بے چینی ختم ہوئی اور ہمت واپس لوٹ آئی۔

بے چینی اور دکھ کو دور کرنے کی خاطر نیند سے بہتر دوا اور کوئی نہیں۔ بے چینی اور دکھ کے بڑھنے کی وجہ سے جولذت سب سے پہلے ختم ہوتی ہے وہ ہے نینداور اِسی رغبت کا حاصل نہ ہونا مزید دکھ اور خوف کا باعث بنتا ہے۔ بلکہ اِس رغبت سے محرومی انسان کو بے شار جسمانی امراض میں مبتلا کردیت ہے۔ نیند بطور بنیا دی رغبت اتن اہم ہے کہ اِس سے انسانی زندگی کا معیار نایا جا سکتا ہے۔ اگر ایک انسان سب کچھ ہوتے ہوئے بھی اِس ایک رغبت کو حاصل کرنے کا اہل نہ ہوتو باقی تمام لذتیں مل کر بھی اُس کا مداوانہیں کر سکتیں۔ نیند کی لذت حاصل ہوئے بغیر دوسری سب رغبتیں اپنی لذت کھویٹھتی ہیں۔

## خوراك

نیند کی لذت ملتے بی انسان کوجس دوسری رغبت کا خیال آتا ہے وہ ہے خوراک۔ نیند کی طرح خوراک کی کمی بھی انسان کوجسمانی عوارض میں مبتلا کر دیتی ہے۔ اِس کی وجہ سے کمز ور کی ہو سکتی ہے بتھکن ہوجاتی ہے۔ پھر نشو ونما ٹھیک نہیں ہو پاتی اور جسم میں توت مدا فعت ختم ہوتی چلی جاتی ہے۔ خوراک کا معاملہ بھی عجیب ہے۔ اللہ تعالیٰ نے حلال اور پاک چیزیں کھانے کا حکم بھی دیا ہے اور ضائع کرنے پر تندید بھی کی ہے۔ اِسی طرح حدیث میں ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ طلیق کے علاوہ مسلسل روز رید کھی کی ہے۔ اِسی طرح حدیث میں ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ طلیق کے علاوہ مسلسل روز رید کھی کی ہے۔ اِسی طرح حدیث میں ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ طلیق میں تعلق کرنے پر تندید بھی کی ہے۔ اِسی طرح حدیث میں ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ طلیق کے علاوہ مسلسل روز رید کھی کی ہے۔ اِسی طرح حدیث میں ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ طلیق میں تعلق کر نے پر تندید بھی کی ہے۔ اِسی طرح حدیث میں ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ طلیق کے علاوہ مسلسل روز رید کھی کے ہے۔ اِسی طرح حدیث میں ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ طلیق مسلسل روز کے رکھی ہوئی کی ہے۔ اِسی طرح حدیث میں ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ طلیق کہ میں المان کو کہ ہوئی کہ ہے۔ ایسان کو سنت خود پر ظلم کرنے کی طرف لے جاتا ہے۔ ایک حد سے بڑھی ہوئی فاقہ کھی کھران ایک دفتہ کا ایہ ای اور انسان کو مکس سے دور لے جاتی ہے۔ جبکہ خوراک کی محبت انسان کو سرکش کی راہ دکھاتی ہے اور بسا اوقات تر اور انا پر تی کا با عث بن جاتی ہے۔ وال کی رہی پر چاتا ہے۔ خوراک کی رغبت کے بارے میں محتاط رہنا ہی جس سے میں اور

با ئیں جانب بھی۔خود کوبھوکا رکھنا بھی غلط اور ضرورت سے زیادہ کھانا بھی غلط۔اب انسان رسی پر کیسے چکتا رے؟ یہ کیسےممکن ہو کہ خوراک کے معاملے میں دائیں پایا ئیں جانب کی پستی سے بحاجائے۔ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ جولوگ خوراک میں میانہ روی کا راستہ اختیار کرتے ہیں اُن کے لیے دوسری رغبتوں میں میا نہ روی دشوارنہیں ہوتی۔ اِس کے برعکس خوراک کی رغبت میں کسی ایک انتہا تک جانے والے لوگ ا کثر دوسری رغبتوں کے معاملے میں بھی کسی ایک انتہا پر ہوتے ہیں۔سوال ہیہے کہ انسان رغبتوں کے معاملے میں توازن کیسے برقر ارر کھے اِس کے لیے ہمیں لذت سے دابستہ دواورالفاظ سیجھنے کی ضرورت ہے جوقر آن میں استعال ہوئے ہیں سکون اور اطمینان قرآن کے مطابق مومن کو ہر رغبت سے اصل لذت سکون اوراطمینان کی صورت میں نصیب ہوتی ہے۔خوراک کی مثال ہی لے لیں اچھا کھا نا کھانے کے بعدخوراک کی لذت سے بڑھ کر جولذت محسوس ہوگی وہ سکون کی لذت ہوگی۔ پیٹے بھرنے کی خواہش اطمینان حاصل کرنے کے لیے ہوگی۔ایک حدیث کامفہوم ہے کہ ہم (مسلمان) اُس وقت تک نہیں کھاتے جب تک بھوک نہ لگہاور پیٹ بھرنے سے پہلے ہاتھ روک لیتے ہیں۔ یہی دواصول خوراک کی رغبت میں سکون ادراطمینان کی لذت کو حاصل کرنے کے لیے ضروری ہیں۔بھوک کی دجہ سے پیدا ہونے والی تکلیف کور فع کرنے سے جو سکون حاصل ہوتا ہے وہ خوراک کی لذت سے بڑھ کر ہوتا ہے۔خالی پیٹ انسان کوسر درد سے لے کرکیکی تک بہت سی پریشانیاں دیتا ہے۔خوراک کے پیٹ میں جاتے ہی ایک اطمینان ملتا ہے جوخوراک کی لذت سے بھی اہم ہوتا ہے۔ پیٹ بھرنے سے پہلے خوراک کی رغبت سے کنارہ کثی سکون اور اطمینان کولذت پر مقدم کرتی ہے۔ سکون اور اطمینان پیٹ بھرنے سے پہلے ہی حاصل ہوجاتے ہیں۔اگرخالی پیٹے کھانا شروع کریں تو سکون اوراطمینان ایک تہائی پیٹے بھرنے برحاصل ہونا شروع ہوجاتے ہیں۔اور دوتہائی پیٹ بھرنے تک مکمل ہوجاتے ہیں۔اب اگرانسان ہاتھ روک لے تو خوراک کی لذت سے بڑھ کر جو کچھائی کے ساتھ رہے گا وہ سکون اوراطمینان ہوں گے۔لیکن اگرانسان بھوک کی شدت میں بھی کھانا نہ کھائے تو نقامت اور کمزوری اُسے سکون اوراطمینان سے دوررکھیں گے۔ اِتی طرح اگر وہ پیٹ بھر کرکھائے تو خوراک کی لذت سکون اوراطمینان برحاوی آ جائے گی اُس کے بعد انسان خوراک کی لذت کوبار بار پانے کے لیے بے چین رہے گا۔

جسہ جبلی رغبتوں میں تیسر نے نمبر پرجسم کی رغبت ہے اور اِس کے بہت سے پہلو ہیں۔ ہوسکتا ہے کہ بعض لوگوں کے لیے بہ رغبت نیندا درخوراک سے بھی بڑھ کر ہو۔ وہ اس مارے میں اختلاف کر سکتے ہیں کیونکہ تمام انسانوں کورغبتوں کے معاملے میں ایک ہی لڑی میں پر وناممکن نہیں ہے۔ ہمارےجسم کے تحت يهلا جذبه جسماني تحفظ كاخوف ہے۔ کسی بھی قتم کا خدشہ، وسوسہ یا وہم ہمیں جسمانی خوف میں مبتلا کردیتا ہے۔ایک بچہ کسی اجنبی کودیکھ کراپنے والدین کے پیچھے چھپ جاتا ہے۔ بیعدم تحفظ جسمانی ہوتا ہے۔ بچہ گرمی سردی سے متاثر ہوتا ہے۔اگراُس کوصاف نہ کیا جائے تو بھی وہ جسمانی طور پر تکلیف محسوں کرتا ہے۔جسمانی اذیت اُسے دکھ میں مبتلا کردیتی ہے اور وہ رونا شروع کردیتا ہے۔ اِسی طرح بیاری این ساتھ بے چینی اور نکایف لاتی ہے۔ بے چینی اور نکلیف سکون کوختم کردیتے ہیں جبکہ انسان جسمانی طور پرسکون میں رہنا جا ہتا ہے۔جسم کی رغبت کے حوالے سے بنیا دی لذتیں صحت اور تحفظ ہیں جن کے بغیرانسانی سکون غارت ہوجا تا ہے ۔ اِس رغبت سے وابستہ اورلذتیں بھی ہیں۔ اِن میں سے ایک تو جسمانی توانائی ہے۔انسان توانار ہنے کے لیے ورزش کرتا ہے۔اور یوں ورزش کا شوق جسم کی رغبت سے پیدا ہونے والاعمل ہوتا ہے۔انسان اگرجسمانی توانائی حاصل کرلے تو اُسےلذت کا احساس ہوتا ہے۔ اُسے دکھ ہوتا ہے کہ اُس نے ماضی میں ورزش کر کے توانائی حاصل نہ کی۔ وہ مستقبل میں زیادہ جسمانی طاقت کی اُمید رکھتا ہے۔اور جب وہ اپنی جسمانی توانائی کی دجہ سے کوئی ایسا کام انجام دے لے جو وہ یہلے نہ کرسکتا تھایا اُس کی عمر کے دوسر بے لوگ نہ کریاتے ہوں تو پیکا میابی اُس کے لیے انعام ہوتی ہے۔ اُسے پیخوف رہتا ہے کہ وہ جسمانی توانائی گھو نہ دے۔ یوں انسان کاجسم اُس کے لیےایک اہم رغبت بن جاتاہ۔

جسم سے اُسے جنسی لذت بھی حاصل ہوتی ہے۔ایک تندرست فردا پنے جسم کواستعال کر کے جنسی لذت حاصل کرتا ہے۔ اُسے جنسی قوت ایک انعام محسوں ہوتی ہے اور وہ اُس لذت کو متعدد بار حاصل کرنے کی خواہش یا اُمیدر کھتا ہے۔ اُسے ریبھی ڈرر ہتا ہے کہ کہیں بیلذت ملنی ختم نہ ہو جائے اور وہ اِس خوف کور فع کرنے کے لیےکوشاں رہتا ہے۔نشہ بھی ایک جسمانی لذت ہے۔شراب، چرس اور دوسری نشہ آورا شیاءانسان کو جسمانی سکون کی انہتا پر پہنچا دیتی ہیں۔ اِس سکون سے حاصل ہونے والی لذت

ہمار ہے جسم کے لیے نقصان دہ ہوتی ہے۔ یوں تو ہرلذت اور سکون کی زیادتی انسان کو بیمار کردیتی ہے یا یوں کہیں کہ اُس کا توازن لِگاڑ دیتی ہے لیکن حرام اشیاء کی خاص بات رہے ہے کہ اُن کا تھوڑا استعال بھی اِس توازن میں خرابی پیدا کردیتا ہے۔ یہی حال نشہ کا ہے۔ اِس کا استعال انسان کوفوری اور شدید جسمانی سکون بہم پہنچا تا ہے۔ ریسکون اتنا شدید ہوتا ہے کہ اپنے منفی اثرات بھی مرتب کرتا ہے۔ اِس سکون کا دوراندیتو کم ہوتا ہے مکر منفی اثرات زیادہ دریتک رہتے ہیں اِسی لیے میرام ہے۔

جسمانی لذتوں کا دوسری بنیادی رغبتوں سے خاص تعلق ہے مثلاً جسمانی یے چینی نیند کی رغبت حاصل ہونے سے روکتی ہے۔اور جسمانی سکون کی دجہ ہے ہی نیند کی لذت حاصل ہوتی ہے۔ اِس طرح جسمانی رغبت کاتعلق ایک اور رغبت سے ہےجس کا ذکر آ گے تفصیل سے آئے گالیکن یہاں جسمانی رغبت کے حوالے سے بھی ضروری ہے وہ ہے بیوی پاشوہر کی رغبت، یوں تو میاں بیوی کے پیچ میں اور بھی بہت ی لذتیں ہوتی ہیں کیکن جنسی سکون بھی بیوی یا شوہر کی رغبت سے میسر آتا ہے۔ اِسی طرح جن لوگوں میں جسمانی رغبت ہویعنی وہ خود کوتوانار کھنے کے بارے میں سنجیدہ ہوں تو اُنہیں اور بہت ہی رغبتوں کے حصول میں آسانی ہوتی ہے۔ یعنی جسمانی رغبت کا پایا جانادوسری کٹی رغبتوں کو پانے کے لیےضروری ہے۔مثلاً میاں بیوی کے تعلق کوہی لیچی۔ اِس رشتے کی ایک خاص رغبت اللہ نے انسان کے اندر پیدا کی ہے۔لیکن اس رغبت کا بھر پورلطف اُٹھانے کے لیے میاں ہیوی میں طاقتور جنسی تعلق ہونا ضروری ہےاور یہ تعلق جسمانی رغبت کے بغیر پیدا ہوناممکن نہیں۔اکثر مشاہدے میں آیا ہے کہ ایک فر دکوتوانا اور تندرست رکھنے میں قطعاً کوئی رغبت نہیں ہوتی لیکن اُ ہے جنسی لذت کی شدیدخوا ہش رہتی ہے۔ وہ خود کو تندرست رکھنا چاہتا ہےصرف اِس لیے کہ وہ جنسی لذت کو بھر پور طریقے سے حاصل کر سکے۔ وہ ورزش کا سہارا صرف اُس وقت لیتا ہے جب اُسے خود میں جنسی قوت کی کمی محسوس ہوتی ہو۔اولا دبھی ایک اہم رغبت ہے۔اولاد کا بہتر خیال رکھنے کے لیے بھی انسان کواینے جسم سے رغبت ہونا ضروری ہے۔لاغر ماں باپ اینے بچوں کی رغبت میں کوئی خاص لذت محسوں نہیں کر سکتے۔ اِس لیے اُنہیں پہلے اپنی جسمانی توانائی ک رغبت درکار ہے۔جسمانی لذت انسان کو ورزش کی طرف مائل کرتی ہے۔ ورزش سے انسان چُست اور توانا ہوجاتا ہے۔ چیتی اور توانائی کی بدولت اولا دکا بہتر طور پر خیال رکھا جا سکتا ہے اور یوں اولا د کی رغبت میں لذت کی خاطر پہلےانسان کے لیےخودجسمانی توانائی کی لذت محسوس کرنا ضروری ہوتا ہے۔

جسم کی رغبت کو نینداور خوراک سے نیچ رکھنے کی تین وجوہات ہیں سب سے پہلی تو سہ کہ قرآن میں نینداور خوراک کا ذکر بطور رغبت جسم سے زیادہ بارآیا ہے۔ جب ہم زندہ رہنے کی لذت کو بھی جسمانی لذتوں میں شامل کرلیں توجسم کی رغبت کا ذکر قرآن میں نینداور خوراک سے زیادہ ہوجاتا ہے۔ لیکن ہم موت کے خوف اور زندگی کی محبت کو جسمانی رغبت کا حصہ ہیں سبجھتے اگر ہم ایک سچ مسلمان کا تصور کریں تو اُسے موت کا خوف نہیں ہوتا جبکہ زندگی اُس کے لیے ایک ذ مہداری ہوتی ہے اور اللہ کے لیے جان دینے سے وہ ڈرتا نہیں ۔لہذا اگر موت اور زندگی کے حوالے زکال دیے جائیں تو قرآن میں نینداور خوراک کا ذکر جسم سے زیادہ ہے۔

اِنہی تین دلاکل کی وجہ ہے ہم نے جسم کی رغبت کواپنی درجہ بندی میں تیسری اہم ترین رغبت کا مقام دیا ہے۔انسان اور جانوروں کی پہلی تین رغبتیں کیساں ہیں۔انسان کے چند ماہ کے بچے اور جانور کے چند دن کے بچے میں آپ نیند،خوراک اورجسم کی رغبت کا مشاہدہ کر سکتے ہیں۔لیکن چوتھی رغبت سے انسان اور حیوان میں فرق پیدا ہوجا تا ہے۔اور وہ ہے علم حاصل کرنے کی رغبت ۔ پہلی تین رغبتوں کی

طرح بدرغبت بھی انسان میں فطری طور پر پائی جاتی ہے لیکن کسی اور ذی حیات میں نہیں ملتی۔ آپ ایک انسان اور جانور کے بیچ کامشاہدہ کریں۔جانور کابچے نیند،خوراک اور جسمانی تحفظ کی غبتیں حاصل ہونے کے بعد کھیل میں مصروف ہوجاتا ہے۔ یہی بات انسان کے بیجے میں نظر آتی ہے۔ کیکن فرق <u>سے ک</u>ھیل کی نوعیت کا۔ بچ کی زندگی میں طیل ایک اہم مقام رکھتا ہے۔ دراصل ہم جسے طیل سمجھتے ہیں وہ بچ کے لیے مستقبل کی تیاری ہوتا ہے۔ اِس تناظر میں آپ بکری، بلی اورانسانی بیج کے کھیل کا مشاہدہ کریں۔ بکری کے بیچے کے کھیل میں اُس کی ٹانگوں کو دخل ہوتا ہے۔ بمری کا بچہ اُچھلنا کو دنا پسند کرتا ہے۔ اُس کے کھیل میں کسی چیز کواپنے پاؤں سے پکڑ نا شامل نہیں۔ بکری کے بچے کا پیکھیل اُس کے تحفظ کے لیے ضروری ہے کیونکہ اُس نے اپنے دشمن سے ہمیشہ بھا گ کر ہی جان بچانی سے لہذا وہ پیدائش کے چند گھنٹوں بعد سے ہی کھیل ہی کھیل میں اپنے بھا گنے کی صلاحیت میں اضافہ کر نا شروع کر دیتا ہے۔ اس کے برعکس بلی کا بچہ بھا گنے میں دلچ پسی نہیں رکھتا ۔ اُس کے کھیل میں احیا تک چھلا تک لگا نا۔ اپنے پنج سے کسی گیند کو مار نا اور چزوں کو منہ میں لینا شامل ہے۔ ایسا کرنے سے اُسے مستقبل میں شکار کرنا آتا ہے۔ اگروہ ایسا نہ کرے، ماں کا دود دیچیوڑنے کے بعد اُس میں شکار کرنے کی صلاحت موجود نہ ہوتو وہ خوراک حاصل کرنے کے قابل نہ ہو سکے۔اب آئے انسان کے بیچ کی طرف، انسان کا بچہ نیند، خوراک اور جسمانی رغبتوں کو پورا کرتے ہی جس کھیل کی طرف متوجہ ہوتا ہے وہ نہتو شکار کی تیاری ہےاور نہ ہی جان بچانے کی مشق ہے۔ بلکہ وہ ہے علم کے حصول کی جنتجو۔انسانی بیچ کا کھیل چیز وں کی حیصان میں ہوتا ہے۔وہ کھیل ہی کھیل میں این ماحول میں موجود ایک ایک چیز اور فرد کا معائنہ کرتا ہے۔اُسے تحقیق کرنے کی جبتو ہوتی ہے۔وہ مسلسل کسی نئی چیز کے بارے میں علم حاصل کرنے کی کوشش میں سرگرم رہتا ہے۔ اِس مقصد کے لیے وہ گھر کی ہرالماری اور ہر دراز میں جھانگتا اور چیزیں نکالتا ہے۔ یہاں ایک حقیقت کی وضاحت ضروری ہے۔ جانوروں کا کھیل اُنہیں منتقبل کے لیے تیار کرتا ہے یعنی ہرن کے بچے کا بھا گنامستقبل میں کا م آئے گالیکن اب حملے کی صورت میں وہ اپنے قبیلے کے بڑوں پر انحصار کرے گا۔ اِسی طرح بلی کے بیچے کا کھیل اُسے منتقبل میں چوہا پکڑنے کے قابل کرےگا۔ اِس کے برعکس انسانی بچے کا کھیل نہ صرف اُسے مستقبل میں علم حاصل کرنے کے لیے تیار کرتا ہے بلکہ اُس کی ہرتفتیش، ہر حقیق سے اُس کے علم میں اضافہ ہوتا ہے۔ہم نے ذکر کیا تھا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ہم اُس وقت تک نہیں کھاتے جب تک بھوک نہ

لگ جائے اور اُس وقت تک کھاتے نہیں رہتے جب تک پیٹ بھر نہ جائے۔ ایک بچے کے علم حاصل کرنے کی رغبت اتن شدید ہوتی ہے کہ وہ رسول اللہ علیق کی اِس حدیث پڑ کس کرتے ہوئے کھانے ک طرف اُس وقت تک راغب نہیں ہوتا جب تک اُ سے شدید بھوک نہ لگ جائے۔ شدید بھوک کے غالب آنے تک وہ مسلسل چیز وں کی کھوج میں لگار ہتا ہے۔ اُسے قطعی احساس ہی نہیں ہوتا کہ وہ بھوکا ہے۔ پھر جب اُس کا پیٹ کسی قدر بھرتا ہے تو اُسے پھر جبتو کا کھیل یا وا جا تا ہے اور وہ آ دھا کھانا چھوڑ کرعلم کی تلاش میں ریگتا ہواروانہ ہوجا تا ہے۔ بچہ چونکہ فطرت کے قریب ہوتا ہے اور وہ آ دھا کھانا چھوڑ کرعلم کی تلاش کے مطابق عمل کرتا ہے۔ نہتو بھوک کی شدت ہونے تک کھا تا ہے اور نہ ہی پیٹ بھر نے تک کھا تا ہے۔

علم علم اور معلومات کوہم نے ایک ہی رغبت کے تحت درج کیا ہے۔لیکن اِن میں واضح فرق ہے۔معلومات میں چیز وں ،لوگوں اور جگہوں کی تفصیلات شامل ہوتی ہیں۔ یعنی تر بوز کی ہیل ہوتی ہے۔ انڈ کے کی زردی پیلے رنگ کی ہوتی ہے۔ ریاض سعودی عرب کا دارلحکومت ہے۔ مسلمان بقرعید پر جانور ذرخ کرتے ہیں اور خالد بن ولیدایک ذہین جرنیل تھے۔ بیسب معلومات ہمیں سُن کر یا پڑھ کر حاصل ہوتی ہیں۔ بہت سی معلومات دوسروں کاعلم ہوتا ہے لیکن چونکد اُس کی تحلیل ہمارے ذہن میں نہیں ہوتی اِس لیے ہم اُس بارے میں معلومات رکھتے ہیں۔ مثلاً ایک فردہمیں بتاتا ہے کہ اُس قطب ثنا کی اور سائیر یا دونوں جگہ جانے کا اتفاق ہوا ہے اور وہ اِس نیچہ پر پہنچا ہے کہ قطب شالی کا درجہ حرارت سائیر یا سے محل ہو جات پر اُر پڑے دو معلم میں اور جن سے جذبات متاثر نہ ہوں وہ معلومات ہیں۔ جذبات پر اُر پڑ ہے دو ملم ہے اور جن سے جذبات متاثر نہ ہوں وہ معلومات ہیں۔ معلومات سے علم تک ایک لہا سفر ہوتا ہے۔ معلومات ذہن میں قبیں جب معلم دل کی

گہرائیوں میں اُتر کر ہمارے جذبات میں اُتار چڑھاؤ کا باعث بنتا ہے۔ اِس کا ایک مظاہرہ ہمیں کج کے موقع پر نظر آتا ہے۔ جولوگ جج کے مختلف مناسک کے بارے میں معلومات رکھتے ہیں اُن کا روبیہ بڑا سرسری سا ہوتا ہے۔ وہ جج کے ارکان کی ادائیگی تو بڑی تر تیب ہے کرتے ہیں لیکن چونکد اُنہوں نے اِس کی اہمیت کو معلومات سے علم کے درج تک نہیں پہنچایا ہوتا اِس لیے اِس عمل کی اہمیت اُن کے دل میں کسی تبدیلی کا باعث نہیں بنتی۔ یعنی وہ ایک کا مظاہری طور پر معلومات کی بنیاد پر کرتے ہیں کیکن علم نہ ہونے ک

وجہ سے اُن کے جذبات میں کوئی تبدیلی نہیں آتی۔ اِس کے برعکس جولوگ ج کے مناسک کی اہمیت اور ضرورت پرغور کرتے ہیں اُن کے لیے ج ایک علم کی حیثیت اختیار کر لیتا ہے۔ اور جب وہ ج کے مختلف مراحل ہے گزرتے ہیں تو ہر مرحلے پر اُن کے علم کی بدولت اُن کی شخصیت میں ایک نمایاں تبدیلی پیدا ہوتی ہے۔ قرآن میں معلومات کوعلم میں تبدیل نہ کرنے والوں کی مثال اُن گدھوں کی تی ہے جن پر کتا ہیں لدی ہوں ۔ جبکہ وہ لوگ جنہوں نے معلومات کوا پنی سوچ کی چکی میں پیں کرعلم میں تبدیل کیا ہواللہ کے

صاحبٍ علم ہستیوں میں سے ایک حضرت خضرؓ ہیں جنہیں اللّٰہ نے متعقبل کاعلم دے رکھا ہے علم کے معیار کا انداز ہ لگانے کا آسان ترین طریقہ بہ ہے کہ عالم سے آنے والے وقت کے بارے میں پوچھاجائے۔گزرے ہوئےکل اورآج کے حالات کا تجزیہ کرکے جوفر دجتنا بہتر منتقبل کے بارے میں بتا سکے وہ اُتناہی بڑاصاحب علم سمجھا جائے گا۔ یعنی جوفر دفقط چند ہفتوں کے دوران دنیا میں ہونے والی تبدیلیوں کے بارے میں بتا سکے وہ اس شخص ہے کم ذہین ہوگا جو کئی سال بعد کے حالات پر پیش گوئی کر سکے۔ بذشمتی ہے دنیا کے بیشتر لوگ اتنا ہی علم رکھتے ہیں جس کی بدولت وہ بہت ہوا تو دو، تین سال کے بعد دقوع یذیر ہونے والی تبدیلیوں کے بارے میں دلائل کے ساتھ کچھ کہ سکتے ہیں۔ اِیسے صاحب علم کم ہوتے ہیں جوآج کے بدلتے ہوئے حالات کے بارے میں جامع معلومات بھی رکھتے ہوں اور پھر اُس کی مدد ہے۔۲۰،۳۰ یا ۲۰ سال بعد کے بارے میں کچھ کہ یکیں۔ چونکہ اُن کے آس پاس کے لوگ اپنے سال بعد کے بارے میں کوئی رائے قائم کرنے کے قابل نہیں ہوتے بلکہ دہ توایسے ذیعلم لوگوں کی بات سبحصے سے بھی قاصر ہوتے ہیںلہٰذاا یسےلوگوں میں سے بیشتر نے تنہائی کی زندگی گزاری ہے وہ کمل تو ہرابر کرتے رہے لیکن اُن کے علم سے فائدہ آنے والی نسلوں نے اُٹھایا۔ جبکہ اُن کے ہم عصر اُن کی علمی صلاحیتوں سے بےخبر ہی رہے۔ حضرت خضرٌ بھی ایسی ہی شخصیت ہیں۔ لیکن اُن کے مستقبل کاعلم کسی معلوماتی تجزید کا نتیجہ نہیں بلکہ الہامی ہے۔اور چونکہ اُن کا موجودہ عمل متنقبل میں اثرات مرتب کرتا ہے إي ليحفزت موسِّ جيس جليل القدر يغيبر بھی اُن کے کمل کو بیچھنے سے قاصر رہے۔ جیسا کہ ہم نے پہلے ذکر کیاعلم کی رغبت انسان میں اشرف المخلوقات ہونے کی بدولت ہے۔ یہ ایک فطری رغبت ہے جوصرف بنی آ دم میں پائی جاتی ہے۔ جبکہ معلومات کی رغبت علم کو حاصل کرنے کے

معلومات سے علم تک کا سفر سوچ اور قکر کا سفر ہے۔لیکن بعض لوگ معلومات کی رغبت میں اتنا غرق ہوجاتے ہیں کہ وہ علم کی رغبت کو بھول جاتے ہیں۔ بدشتی سے موجودہ دور میں میڈیا انسان کو معلومات کی رغبت میں اُلجھا دیتا ہے۔ ہرتھوڑی دیر کے بعد خبریں ، پھر حالات حاضرہ کے پر وگرام ، اِس کے بعد ڈاکو میٹری پر وگرام بیسب مل کرانسان کے دماغ کو معلومات کے سمندر میں ایسا ڈبوتے ہیں کہ دہ اُن سے علم حاصل کرنا بھول جاتا ہے۔ بلکہ میڈیا کے غلبے کے بعد حسان ان جس تیزی سے معلومات کی رغبت میں اضافہ کر رہا ہے اِس تیزی سے اُس کی علم کی رغبت کم ہور ہی ہے۔ وہ مسلس ٹی وی کے سامند بیٹھا ایک چینل سے دوسر نے چینل پر معلومات اللہ میں این از ہوتے ہیں کہ دو ہیں اضافہ کر رہا ہے اِس تیزی سے اُس کی علم کی رغبت کم ہور ہی ہے۔ وہ مسلس ٹی وی کے سامند میڈین میں اضافہ کر رہا ہے اِس تیزی سے اُس کی علم کی رغبت کم ہور ہی ہے۔ وہ مسلس ٹی وی کے سامند اُن ہے ہوا ایک چینل سے دوسر نے چین پر معلومات اللہ میں کہ میں تیزی سے معلومات کی ہیٹوا ایک چین سے دوسر نے پین پر معلومات اللہ میں کرتا ہے۔ وہ ایک اخبار کے بعد دوسر کے اخبار پر جھیٹتا ہوا رایک ایک خبر پڑ ھتا ہے۔ اُس سیمین ار اور مذاکر سے بہت ایتھ لگتے ہیں۔ اِن سب کی بر ولت اُس کے پاس معلومات کا ایک انبار جو ہوتا ہے لیکن چونکہ اُس کے پاس معلومات کو ملم میں تبدیل کر نے کی نہ تو رغبت ہوتی ہے نہ ہی دونت اِس لیے اُس کے پاں اپنے طوری دائل نہ ہیں ہوتے۔ اور علم سے تہی دائیں ہوتا

**عزت** پاچ جبلی رغبتوں میں سےایک عزت کی رغبت ہے۔علم کے آنے سےانسان کے بچے کوجس رغبت کا احساس سب سے پہلے ہوتا ہے وہ عزت ہی ہے۔جوں جوں علم بڑھتا ہے عزت کا احساس بھی

عزت کا مطلب ہے تو نی نیس در یو تو نفس وہ ہے جس کی رغبت ما حول سے پیدائییں ہوتی۔ یہ پہلے ہی سال کے بعد انسان میں قدر تی طور پر ظاہر ہونا شروع ہوجاتی ہے۔ جوں جو سعلم کی رغبت میں اضافہ ہوتا ہے عزت کی رغبت بھی بڑھتی جاتی ہے۔ انسان کو فطری طور پر ایپ معزز ہونے کا احساس ہے۔ وہ پُر وقار زندگی گزارنے کا خواہش مند ہے۔ اُس کی کوشش ہوتی ہے کہ لوگ اُسے پیچانیں۔ اُسے کوئی کار ہائے نمایاں انجام دے کر ایپ آپ کو منوانے کی رغبت ہوتی ہے کہ لوگ اُسے نام سے زیادہ نشان کا خواہش مند ہے تا کہ وہ پیچانا جائے۔ یہ سب اِس لیے کہ عزت حاصل کر کے اُس ایک خاص لذت محسوں ہوتی ہے۔ اِس طرح اُسے خوف رہتا ہے کہ کہ بیں اُس کی یا اُس کے خاندان کی عزت مجروح نہ ہو۔ اگر وہ اچی شخصیت کا حامل ہے تو اُسے میچی ڈر رہتا ہے کہ اُس کی یا اُس کے خاندان کی عزت محروح نہ ہو۔ اگر وہ اچی شخصیت کا حامل ہے تو اُسے میچی ڈر رہتا ہے کہ اُس کی یا اُس کے خاندان کی عزت محروح نہ ہو۔ اگر وہ اچی شخصیت کا حامل ہے تو اُسے میچی ڈر رہتا ہے کہ اُس کی یا اُس کے خاندان کی ایک خاص لذت محسوں ہوتی ہے۔ اِسی طرح اُسے خوف رہتا ہے کہ میں اُس کی یا اُس کے خاندان کی عزت کو میں نہ پنچے۔ اِسی طرح کسی ایجھے کمل سے جو فائدہ خلق خدا کو ملتا ہے وہ انسان کی عزت نِفس کا انعام ہے اور پھر انسان کو ہمیشہ اُمیدر ہتی ہے کہ اُس کی عز اُس کی یا اُس کے خاندان کی یو نیند، خوراک اور جسم سے بھی زیادہ اہم ہوجاتی ہے۔ اور یہی انسان کا امتیازی نُنان ہے۔ انسان کا زہن شیخے سے اُو پر کی طرف الُضا ہے۔ سب سے پہلے اُس کا ماتھان کی اُس کی یا تا ہے پھر

اُس کا Mammal Brain نی اعلی معیار کو حاصل کرتا ہے دماغ کے اِن دو حصول کی تشکیل تک انسان میں نیند، خوراک اور جسم کی رغبتیں غالب رہتی ہیں یعلم اور پھر عزت کی رغبت کے نمودار ہونے کا مطلب ہے کداب انسان کے اندر Human Brain نے اپنا کا م شروع کردیا ہے۔ اگر میر غبت انسان کے لیے Human Brain کے درجہ پرر ہے تو وہ عزت کی خاطر نیند اور غذا تو کیا اپنے جسم کو بھی قربان کردیتا ہے۔ مثلاً ایک مجاہد کو ہی دیکھتے۔ ایک مجاہد کے زد دیک اُس کی عزت، نبی ایسید اور اللہ کی عزت ہے۔ اور چونکہ اُس کی عزت اسلام کی عزت سے وابستہ ہے اِس کیے وہ

بدمتى سے زينے نوش دہ مقدس چیز ہے جس کونا پنے کا پہانہا کہ صحت مند معاشرے میں نیک اعمال کے سوالی کچھنہیں۔ نیک اعمال کا مطلب ہے تقویل ۔ اور تقویل ہی عزت کا باعث بنتا ہے۔ اِس لیےا یک صحت مند معاشر ہے میں نیک اعمال کی کثرت ہوتی ہے۔ چونکہ نیک اعمال کرنے کے لیے مال و دولت جیسی چیزیں ثانوی حیثیت رکھتی ہیں اِس لیے عزت میں اضافہ زیادہ امیر پاطاقتور ہونے سے نہیں ہوتا۔ تب ہی توالک صحت مند معاشر ے میں شہید کے خاندان کی عزت ایک امیر خاندان سے زیادہ ہوتی ہے۔لیکن معاشر ے میں بگاڑ کی صورت میں عزت کا معیار بدل جاتا ہے۔ پھرلوگ عزت کا موجب اُس رغبت کو بیچھتے ہیں جس پروہ اپنے حکمران یاصاحب عزت کو پاتے ہیں۔اگر اُس معاشرے میں عزت طاقت سے ملے تولوگ نو کرشاہی بافوج میں جانا پسند کرتے ہیں۔اگر معاشرے میں طاقت اور عزت صاحب ثروت کے پاس ہوتولوگ دولت کے چکر میں لگ جاتے ہیں پااگرانہیں عزت لوگوں کواپنی فنكارا نهصلا حيتوب سے متاثر كرنے ميں نظراً ئے تو وہ پھر ميڈيا،موسيقى اورا داكارى جيسے شعبوں كارخ کرتے ہیں۔اور یوں ایک بنمادی صالح رغبت جواور بہت ہی رغبتوں کا ماعث بنتی ہے ایک غلط موڑ لے لیتی ہے پھرلوگ غلطتم کی عزت حاصل کرنے کی سرتو ڑکوشش شروع کردیتے ہیں۔وہ صرف اُن چیز وں کی طرف لیکتے ہیں جن سے ظاہری عزت نصیب ہوتی ہو۔ یوں ایک نہایت ہی معصوم اور روحانی رغبت ایک گھناؤنے اور گھٹیا جنون میں بدل جاتی ہے۔جورغبت لوگوں کے زخموں پر مرہم رکھ کر ،غریبوں کا سہارا بن کر پوری ہوسکتی تھی اب کر در دوں رو بے خرچ کر کے ظلم وستم اور شہدے بن سے بھی تسکین نہیں یاتی ۔ عزت کی رغبت کو پورا کرنے کے لیےاور بہت سی خبتیں ہیں جن کاذ کرہم الگےابواب میں کریں گے۔

# **۱**۲. هادی رغبتیں

قر آن سے ہمیں رنبتوں کے بارے میں کئی دلچیپ معلومات حاصل ہوتی ہیں۔انسان کے لیے جو زنبتیں پیدا کی گئی ہیں اُن کی تعداد ۲۷ ہے۔ پھر اُن میں سے ۵ تو انسان کی جبلی رنبتیں ہیں جن کا ذکر پچچلے صفحات میں آچکا ہے۔علم اور عزت کی رنبتوں کے بروئے کا رآتے ہی انسان وہ علم حاصل کرنے کی کوشش شروع کردیتا ہے جس سے عزت میں اضافہ ہو سکے۔ یہیں سے انسان کے اندر ۲۲ دوسری رغبتں پیدا ہوتی ہیں۔

علم کے آنے سے عزت کا پتا چلتا ہے اور ایک نگی رغبت جنم لیتی ہے۔ پھرعلم سے ہی واضح ہوتا ہے کہ اور کن چیز وں سے عزت ملتی ہے۔ تب انسان اُن رغبتوں سے روشناس ہوتا ہے اور رفتہ رفتہ اُسے یہلے مادی رغبتوں اور پھر معاشرتی رغبتوں کا احساس ہوتا ہے۔ یہاں بیاعتراض ہوسکتا ہے کہانسان میں مادی رغبتیں پہلےجنم لیتی ہیں یا انسانی۔اب تک کی تحقیق بیا خلہ کرتی ہے کہ مادی نوعیت کی رغبتیں انسانی نوعیت کی رغبتوں سے پہلے تخلیق ہوتی ہیں۔ یہ بات ہم دوبنیا دوں پر کہہ سکتے ہیں۔اول تو آپ ایک بچے کارویہ دیکھیں وہ اگر کسی چیز کے پیچھےلگ جائے تو اُسے ہر قیت پر حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔وہ اِس معاملے میں بے تحاشہ ضد کرتا ہے اوراپنے بہن، بھائی، ماں، باپ ہررشتے کو بھول جاتا ہے۔ ایک سال کی عمر سے پیداشدہ مادی رغبت برمعا شرتی رغبت غالب نہیں آسکتی ۔ کئی سال کے بعد جب بحے کی معاشرتی رنبتیں مضبوط ہوتی ہیں تو وہ اپنے بھائی بہن کی چیزیں زبردی حاصل کرنے کی کوشش نہیں کرتا۔ اِس معاملے میں ایک اعتراض ماں کے رشتے پر ہوسکتا ہے کہ کیا پیدائش کے فور اُبعد بچہ ماں کی رغبت پیدا نہیں کر لیتااور کیاماں کی رغبت دوسری چیز وں کی رغبت سے زیادہ نہیں ہوتی۔ بیدواقعی ایک اہم مکتہ ہےاور بظاہر یہی محسول ہوتا ہے کہ مال کی رغبت سب سے اہم اور مقدم ہے۔لیکن ایسانہیں۔ بیچ کے لیے ماں ایک رغبت نہیں بلکہ اس کی بنیادی رغبتوں کے حاصل کرنے کا ذریعہ ہے۔ بچے کی اصل رغبتیں نیند، خوراک اورجسم ہوتی ہیں جو ماں کے ذریعے سے پوری ہوتی ہیں۔وہ بچے کے لیےایک وسیلہ ہے۔ ہاں ماں کے لیے بچہ ایک رغبت ضرور ہے۔

ماں کی رغبت پھیسال کے بعد پیدا ہوگی۔ تب بچے کے دماغ میں موجود ماں کی فائل میں بھی تبدیلی ہوگی۔اوراُ سے احساس ہوگا کہ ماں ویلے سے بڑھ کرا یک عظیم رشتہ ہے جس کی کوئی مثال نہیں۔ آپ ایک بچ کے رویے کودیکھیں وہ ماں کے پاس پنی بنیا دی رغبتوں کو پورا کرنے جاتا ہے اور باقی وقت وہ مادی رغبتوں کے چکر میں پھر تار ہتا ہے۔ اِس کے لیے اُس کے جوتے ، کھلونے اور کپڑے ، ہت اہم ہوتے ہیں۔ اِس کے علاوہ اگر اُسے کو کی ایسی چیز پیند آجائے جو اُس کی ملکیت نہ ہوتو وہ اُسے حاصل کرنے کی تگ ودو میں لگ جاتا ہے۔ اور یہی رغبت کی تعریف ہے۔ وہ ہمیں کسی شکی طرف مال کرتی اور کسی شے دور لے جاتی ہے۔ مادی رغبتوں کے معاشر تی رغبتوں سے پہلے ہونے کی دوسری وجہ قرآن کی وہ آیت ہے جس میں اِن دونوں اقسام کی رغبتوں کا ایک ساتھ ذکر کیا گیا ہے۔ یہ سور ۃ مریم تر (۱۵) کی ۲۷ آیت ہے۔ یہاں کا فرمومنوں کے بارے میں کہتے ہیں کہ اُن کی کون تی شے ہم ہے۔ اور اِس ذکر میں پہلے وہ این مان ور پھر اپنی محفل یعنی ایے دوستوں اور رہے کا ذکر کرتے ہیں۔ اِس سلسلے میں قار کین کے لیے یہ بات دلچ سپ ہو گی کہ علا مہ اقبال ؓ نے اپنی مشہور نظم لا اللہ الاللہ میں بھی انہی دواقسام کی رغبتوں کا نہ صرف ذکر کیا ہے بلکہ اُنہیں اِسی تر تیں ہے ۔ کہ مالہ ال اللہ میں بھی

بُتابٍ وبهم و كمان لا الله الالله

آپ نے پہلے مال یعنی مادی رغبتوں کا ذکر کیا اور پھر آپ نے معاشر تی رغبتوں کی نشان دہی کی ہے یعنی رشتہ و بیوند۔ اور جیسا کہ دوسرے مصرع میں واضح کیا ہے کہ زمین اور ماں کی کو کھ سے جنم لینے والی یہ دونوں رغبتیں عارضی ہیں کیونکہ اُن کا وجود ایک محد دوعر صے تک ہے۔ ان دونوں رغبتوں کی وجہ سے انسان جذبات کے بُت بنالیتا ہے کوئی رغبت اُس کے لیے خوف کا بُت ہوتی ہے تو کوئی اُ مید کا بُت بن جاتی ہے۔ اگر اُ سے کسی مادی رغبت کے پھٹ جانے کا غم ہوتا ہے تو کوئی معا شرتی رغبت اُس کے لیے جاتی ہے۔ اگر اُ سے کسی مادی رغبت کے پھٹ جانے کا غم ہوتا ہے تو کوئی معا شرتی رغبت اُس کے لیے ول میں موجود ہوتی ہے علامہ اقبال ؓ بُت کہتے ہیں۔ آپ کے نز دیک بُت وہ نہیں جن کو مندر وں میں پوجا دل میں موجود ہوتی ہے علامہ اقبال ؓ بُت کہتے ہیں۔ آپ کے نز دیک بُت وہ نہیں جن کو مندر وں میں پوجا مات ہے بلکہ اصل بُت تو رغبت اور جذب کے ملاپ کی وجہ سے جنم لیتے ہیں۔ جیسے ریت اور سیمنٹ کے معاشرتی رغبتوں کی وجہ سے رکھتے ہیں۔ در اصل جو بُت ہمیں نظر آ تا ہے وہ ہمارے لی کا میں ای کا یہ معاشرتی رغبتوں کی وجہ سے رکھتے ہیں۔ در اصل جو بُت ہمیں نظر آ تا ہے وہ ہمارے لی کا دک یا ہے ہیں۔ جیسے ریت اور سیمنٹ کے رغبت کو حاصل کرنے کا وہ میں ہے ہوتا ہے ہو اُ کی مثال سے بی میں میں ہو جا میں ہو جا ہیں جن کو مندر وں میں پوجا

مادى رغبتيں

ایک دوماہ کے بچے کے لیے ماں جسمانی رغبت لیحنی نیند، خوراک اور جسم کا تحفظ حاصل کرنے کا ذرائعہ ہے ویسے ہی مندر میں پڑا بُت انسان کے لیے مادی یا معاشرتی رغبت حاصل کرنے کا آلہ ہے۔ اُس کے ذریعے یاتو اُسے عزت ملتی ہے یا پھر خوراک یا کوئی اور رغبت ۔ • ۲ ویں صدی کے شروع میں انسان صنعتی دور میں داخل ہو چُکا تھا جس کی وجہ سے مادہ پر تی نے جنم لیا۔ پھر انسان کو مادی اور معاشرتی رغبتوں کے چکر میں زیادہ سے زیادہ خریداری کی طرف راغب نے جنم لیا۔ پھر انسان کو مادی اور معاشرتی رغبتوں کے چکر میں زیادہ سے زیادہ خریداری کی طرف راغب رنے کی کوشش کی گئی۔ تب سے انسان پھر کے بُوں کی نہیں بلکہ اپنے دل میں رغبتوں کے بنے بتوں کی پر سنش کرتا ہے اور اپنی زندگی کا محورا نہی بُوں کو بنا نے رکھتا ہے۔ اِسی ظلم کا اگلا شعر اِسی حوالے سے ہے سے دور اپنی زندگی کا محورا نہی بُوں کو بنا کے رکھتا ہے۔ اِسی ظلم کا اگلا شعر اِسی حوالے سے ہے۔ صنم کرہ ہے جہاں لاالہ الالہ

اِس تفصیل کے بعد ہم آتے ہیں اُن گیارہ مادی رغبتوں کی طرف جوانسان کے لیے مرکزِ قُل بنی رہتی ہیں اور انسانوں میں سے اکثر ان رغبتوں میں سے کسی ایک یا ایک سے زیادہ کے نر نے میں آجاتے ہیں۔

مال

مادی رغبتوں میں پہلا ذکر تو بلاشبہ مال کا ہے۔ مال کی رغبت کی ابتدا تو بہت ہی معصومانہ ہے ۔ ہر وہ شے جس سے بچے کی پانچ بنیادی رغبتیں پوری ہوجا ئیں مال کہلاتی ہے۔ چنانچہ بچے کے لیے اپنا کمرہ یا سونے کی جگہ، اُس کا تکیہ، پھر اُس کے کھانے کی من پسند چیزیں، اُس کے کپڑے وغیرہ مال کی رغبتیں ہیں کیونکہ بیاُس کی نیند، خوراک اورجسم کی رغبتوں کو پورا کرنے کے لیے ضروری ہیں۔

ایک سال کے بچے کے لیے تو چیں (Chips) کا ایک پیکٹ مال کی رغبت ہوتا ہے۔ کیونکہ بیاُس کے لیے خوراک کی رغبت کو پورا کرنے کا ذریعہ ہے۔ اِسی طرح علم اور عزت نِفس حاصل کرنے کے لیے بھی جن اشیاء کی ضرورت ہوتی ہے وہ بھی مال کی رغبت میں آتے ہیں۔ مثلاً ایک بچ کے لیے اپنے تھلونے کی اہمیت اِس لیے ہے کہ وہ اِس کو چلا کر، کھول کر اپنے علم میں اضافہ کرتا ہے۔ آپ گیند کو ہی لے لیچے۔ گیند کو اُچھال کر، ٹھوکر مار کر، کسی لکڑی یا بلے سے مار کر بچے گیندا ور اپنی جسمانی قوت

#### مادى رغبتيں

کے بارے میں علم حاصل کرتا ہے۔ اِسی طرح بچہ جو چیزیں بڑوں کے پاس دیکھتا ہےوہ لینے کی کوشش کرتا ہے کیونکہ اُس کی خواہش ہوتی ہے کہ وہ بڑوں کی طرح لگے ایسا کرنے سے اُسے اپنی عزت نِفْس میں اضافہ محسوں ہوتا ہے۔ چاہیوں کی مثال دیکھ لیچے۔ بچا ایک تو چاہیوں پرغور کرنا چاہتا ہے کہ اِس سے اُس کا علم بڑھتا ہے۔ دوسرے میہ بات ہمیشہ اُسے حیران رکھتی ہے کہ آخر اُس کے بڑے دروازے پر آکر چابی جسی چھوٹی می چیز کے کیوں محتاج ہوجاتے ہیں۔ پھر جب لوگ چابی ڈھونڈ لیتے ہیں تو اُن کے چہروں پر ایک خوش آتی ہے جسے بچہ پڑھ لیتا ہے۔ اب اُس کی دلچیسی چابی میں پیدا ہوجاتی ہے۔ وہ اُس کا بغور جائزہ لینا چاہتا ہے۔ یہاں چابی کی اہمیت صرف علم کی رغبت کی وجہ سے ہوتی ہے۔

مزدور کا استحصال کرنا ، بہت آسان ہے۔وہ اپنی روزی کے لیے ایپ آقا (Boss) کا مختاج ہے۔ اِن حالات میں جب وہ ایک دن کی مزدوری کے لیے سی کامختاج ، مومز دوری دینے میں در کرنا بھی اُس کی عزت ِفس کو مجروح کرے گا۔خواتین کے مسائل پر نظر رکھنے والے لوگ اِس بات کے گواہ ہیں کہ ایک عورت کو غربت میں اگر عزت نِفس میں مرآئے تو وہ خوش رہتی ہے لیکن دُنیا جہان کی رغبتیں ملنے کے باوجود عزت ِفس جیسی بنیادی رغبت سے محرومی اُسے دُپریشن کا شکار کردیتی ہے۔ اِسی تناظر میں دیکھا حائے تو رسول اللہ یکھیلی کی مسلمانوں کو آخری نصیحت بخو بی سمجھ میں آتی ہے آپ اللہ کے پاس لوٹ کر جانے سے پہلے جوالفاظ پار پارفر مارے تھےوہ ہیں:''اپنے غلاموں اورعورتوں کا خیال رکھنا''۔ تاریخ نے دیکھا کہ جب جب عورت کی عزت نفس کا خیال رکھا گیا آنے والی نسلیں مادی اور معاشرتی رغبتوں کے بارے میں اعتدال پیندر ہیں اور جہاں بھی مز دور کی عزت نفس کومجر وح ہونے سے بحاما گیاوہاں ایک اعتدال پیند معاشرہ قائم ہوگیا۔ورنہ ہرمعاشرے کے زوال پرہمیں عورت اور مز دور کی عزت یفس مجروح ہونے کے شواہد ملتے ہیں۔ شاید ہی کوئی معاشرہ ایسا ہوجس کا زوال ان دوطبقوں کی عزت ِنفس کے فقدان سے نہ شروع ہوا ہو۔ دراصل زوال کے وقت قوم کے رہنما مادی اور معا شرتی رغبتوں پرمسلط ہوتے ہیں۔جنہیں وہاین مرضی سے بابنٹے ہیں۔ اُس وقت عزت نِفْس مادی اور معاشرتی رغبتوں کی فرادانی کا نام ہوتا ہے۔ بیفرادانی تبھی بھی اتن نہیں ہو یکتی کہ سب میں اُس کا برابر حصہ بانٹا جاسکے۔ جبعزت یفس مادی اور معاشرتی رغبتوں کی فرادانی کا نام ہواور بیفرادانی سمٹ کر طاقتور کے یاس جمع ہور ہی ہوتو سب سے سلیح ومی کا احساس کمز در کے اندر ہی جنم لے گا جس کے پاس اُس فرادانی کاعشر عثیر بھی نہیں ہوتا اور بہد دو طقے ہمیشہ کورت اور مز دور ہوتے ہیں۔ جب مز دور کی عزتِ نفس مجر وح ہوتی ہے تو دہ محنت سے کا م کرنا حچوڑ دیتا ہے۔ پھر اُسے ہر دفت نگرانی کی ضرورت ہوتی ہے۔ ابیا ہونے ے صنعتی یونٹ کا سائزنہیں بڑھ یا تا کیونکہ زیادہ مزدوروں کی نگرانی ممکن نہیں رہتی۔ امیروں کے صنعتی تر قی کے خواب حقیقت کا روپ نہیں دھار سکتے اور یوں معاشی تر تی رُک حاتی ہے۔ جب مز دور برکار ہوجائیں یا جب اسامی ہولیکن کام کرنے والا نہ ملے تو ایک طرف صنعتی ترقی کم ہوجاتی ہے اور دوسری طرف برکار بیچامزدوراین خوراک اورجسمانی تحفظ کی خاطر جرم کی راہ اپنالیتا ہے۔ اِسی طرح عورت کی عز تے نفس مجروح ہونے کی صورت میں عورت ڈیبریشن کا شکار ہوکر مادی اور معاشرتی رغبتوں کی طرف کپتی ہے۔وہ زمین، زراورر ہے کے چکر میں پڑ جاتی ہےاور یوں وہ ایک ایپی نسل کوجنم دیتی ہے جس کے لیے عزت ِنفس مادی اور معاشرتی رغبتوں کے علاوہ کسی چیز کا نام نہیں ہوتا۔ یوں بچہ دوسال کی عمر سے عزت فنس کا مطلب مادی رغبتوں کے حصول کوہی شمجھتا ہے۔ مادی رغبتوں میں مال دراصل کوئی بھی ایس چیز ہے جوانسان کی بنیادی رغبتوں کے پورا کرنے کا ذریعہ ہو۔ مال کی رغبتوں میں گھر کا سامان ،نفذی ،لکڑی،مصنوعی آلات دغیرہ شامل ہیں۔ ہم

لکڑی کی مثال لیتے ہیں۔ انسانی تاریخ میں آگ کے دریافت ہونے کے بعد سےلکڑی اولین مالی رغبت رہی ہے۔ انسان نے آگ سے بنیا دی رغبتوں کے حصول کومکن بنایا۔ اِس سے اُسے سوتے وقت حرارت ملی ۔ اِس پر اُس نے کھانا پکایا در پھر آگ سے ہی اُس نے درندوں کو بھگایا در بداُس کے لیے جسمانی تحفظ کا ذریعہ بنی۔اُن علاقوں میں جہاں جنگلات کی فراوانی تھی لکڑی ہی نے جسمانی تحفظ کے لیے بنائے گئے گھر کے لیے بنیادی سامان کا کام دیا۔ یوں لکڑی انسانی تاریخ کی ابتداء سے ہی ایک اہم رغبت تھی۔اگر مال کی فہرست کو تاریخی اعتبار سے ترتیب دیا جائے تو لکڑی سرِ فہرست ہے۔ پہلے پہل لکڑی بنیادی ضرورت کو یورا کرنے کے لیے اہم تھی۔ رفتہ رفتہ یہ خود ایک رغبت میں تبدیل ہوگئی۔ انسان کی مادی اور معاشرتی رغبتیں یوں ہی وجود میں آتی ہیں اور یہاں پر اِس بارے میں کچھ گفتگو کر ناضر وری ہے۔ ہم ذکر کر چکے ہیں که پاپنچ بنیادی رغبتیں ہی باقی تمام رغبتوں کامنبع ہیں۔یعنی با ئیس مادی اور معاشرتی رغبتوں کا آغازیا پخ جبلى رغبتوں ہے ہی ہوتا ہے۔لیکن رفتہ رفتہ پائیس مادی رغبتوں میں سے بعض مانچ جبلی رغبتوں سے رابطہ توڑ کرا پناالگ وجود قائم کرلیتی ہیں۔لکڑی کی مثال لیجیے۔تاریخ کے شروع میں تو لکڑی جبلی رغبتوں کے لیے ضروری تھی لیکن رفتہ رفتہ اُس کی اہمیت کی بدولت وہ مال میں تبدیل ہوگئی اوریذات خودا ک اہم رغبت بن گئی۔ بیایک دلچیپ حقیقت ہے کہ بنی نوع انسان کی تاریخ ہمیشہ یکساں رہی ہے۔ایک انسان کی زندگی میںلکڑی کی اہمیت شاید کچھ سال تک تو بنیادی رغبتوں کو پورا کرنے کا ذریعہ رہی لیکن پھر یہ بذات ِخودایک طاقتور رغبت میں تبدیل ہوگئ۔ اِس طرح اُس کے پانچ بنیادی جذبات لکڑی سے دابستہ ہوگئے۔آئے دیکھتے ہیں کہ جب اُس کے حذبات لکڑی کے حصول سے اِس لیے داہستہ تھے کہ یہ اُس کے لیے خوراک اورجسمانی تحفظ حاصل کرنے کا ذرایع تھی تو کیا صورت حال تھی اور پھر ہم دیکھیں گے کہ جب لکڑی بذات خودا یک مال کی صورت اختیار کرگئی تو پھر حذیات میں کیا تیدیلی آئی۔ الارت الحراك (جس کے لیے لکڑی کی ضرورت ہے) لذت: کھانے کو پکتاد ککھ کر خوف:خوراک کے لیےکہیںلکڑی کم نہ بڑچائے۔ غم: میں اس دفعہ کلڑی کافی جمع نہیں کریایا۔ یا میر بے فلاں واقف کار کے پاس کلڑی کم ہے۔

مادى رغبتيں

اُمید بکسی سے مزیدِلکڑی مل جائے گی۔اگلی دفعہ زیادہ لکڑی جمع کروں گا۔ انعام: کھانا جولکڑیوں کی آگ پر پکا۔ اب رفتہ رفتہ لکڑی جب مال کی شکل اختیار کر گئی تو پانچ بنیادی جذبات نے کیا رُخ اختیار کیا۔ لذت: میں ککڑیوں کے بڑے ڈھیر کاما لک ہوں۔ خوف بکہیں میر بے ڈ عیر کوکو کی نقصان نہ پنچے پا کو کی مجھ سے ما نگ نہ لے با چور کی نہ ہوجائے۔ غم: میرے پاس اس ہے کہیں زیادہ لکڑی ہونی جا ہے۔ اس دفعہ میں لکڑی زیادہ جتع نہ کرسکا۔ یا بیاستعال ہور بی ہے۔ انعام :لکڑیوں کے ڈ ھیرکودیکھنایا دوسروں سے تعریف سُننا۔ اب اِن دونوں میں فرق کومحسوں تیجیے۔ پہلی صورت میں لکڑی کی لذت اُ سے کھا نا یکانے میں بطور آگ استعال ہوتا دیکھ کرہے۔ جب کہ دوسری صورت میں لذت لکڑی کے ڈھیر کود کیھنے سے ل رہی ہے۔اِس طرح پہلی صورت میں انعام اس کھانے کی صورت میں ہے جو اِس لکڑی کی مدد سے ایک جبکہ دوسری صورت میں ایک بار پھرانعا ملکڑی کے انبار کو دیکھنے سے ملتا ہے۔ یہی صورت غم کی ہے پہلی صورت میں غم ہے کہ کافی لکڑیاں جمع نہیں کر ۔ کا جبکہ دوسری صورت میں لکڑی کے استعال ہونے کاغم ے۔اور یوںلکڑی مال میں تبدیل ہو کرایک رغبت میں ڈھل گئی۔ وقت کے ساتھ ساتھ مال نے کئی صورتیں اپنالیں۔ یہاں تک کہ آج گھر میں رکھی ہوئی اشیاء مال کی صورت میں اہمیت اختیار کر چکی ہیں۔ اِن میں سے ایک اہم شے جس سے بعض لوگ اپنی یا نچ بنیا دی ضر ورتوں کی بیجیل محسوس کرتے ہیں ٹی وی TV ہے۔ آج کے دور میں ٹی وی بنیا دی رغبتوں کو پورا کرنے کا ایک اہم ذریعہ ہے۔ انسان نے علم کے حصول کے لیے ٹی وی کوئبند درجہ دے دیا ہے۔ جبکہ اپنے تحفظ کی خاطر ٹی وی کا کر دار بہت اہم شمجھا جاتا ہے اور ہر گھر کے لیے ایک ۲۲ انچ کائی وی سیٹ نا گزیر ہے۔ لیکن رفتہ رفتہ بڑے ٹی وی سیٹ کوعزت کی رغبت حاصل کرنے کے لیے ضروری سمجھا جاتا ہے۔ اور یوں بڑے سے بڑے ٹی وی سیٹ کے لیے جد د جهد شروع ہوجاتی ہے جس سے ہمارے پانچ بنیا دی جذبات دابستہ ہوجاتے ہیں۔

زمین، زراعت، پانی

#### مادى رغبتيں

مال کے بعد دوسری دیںایسی رغبتیں ہیں کہ جو مادی نوعیت کی ہیںاور جن کا ذکرقر آن حکیم میں آیا ہے۔ اِن میں سے تین: زمین، زراعت اور پانی ہیں۔انسان نے جب سے خانہ بدوش کی زندگی ترک کی ہےاور زراعت اینائی ہے زمین کی ترجیح بطور رغبت بڑھ گئی ہے۔اوراب تو انسان نے چونکہ شہروں میں رہنا شروع کردیا ہے اِس لیے زمین کی رغبت میں بے تحاشد اضافہ ہو گیا ہے۔ شہری علاقوں میں آبادی بڑھنے کی وجہ سے زمین کی قیمتیں آسان سے یا تیں کررہی ہیں۔ ایسی صورت میں جب زراعت کے لیےزمین کم پڑ رہی ہواور شہروں میں دوگز زمین ملنا بھی محال ہوزمین کی بطورِ رغبت اہمیت میں ترقی ہورہی ہے۔انسان زیادہ سے زیادہ زمین کا مالک بن کرلذ یحسوس کرتا ہے۔اُسے این زمین کے ٹیکسوں اور قیمتوں کے کم ہونے کا خوف رہتا ہے۔ وہ اُمیدرکھتا ہے کہ اُس کی زمین کی قیت اور بڑھے گی اور دہ مزیدز مین حاصل کریائے گا۔اُسے نم رہتا ہے اُن تمام مواقع کا جب دہ ایک اچھی زمین حاصل نه کر پایا۔ اِس سے ملتے جلتے جذبات انسان زراعت کی رغبت سے وابستہ رکھتا ہے۔ بہتر فصل کا انعام، این زراعت کود کیچرکر ملنے والی لذت اور ماضی میں فصل تباہ ہوجانے کاغم۔ بیرسب جذبات بہت طاقتور ہیں۔ چونکہ زراعت ہی کے لیے یانی کی ضرورت ہے اِس لیے پانی بھی انسان کے لیےاہم رغبت ہے بلکہ یہانسان کی ابتدائی اور تاریخی رغبتوں میں سے ایک ہے۔ دنیا کی قدیم ترین تہذیبوں نے میٹھے پانی کے کنارے ہی جنم لیا۔انسانی استعال سے لے کرز راعت کی پیداوار تک انسان کو میٹھے یانی کی ضرورت ہمیشہ رہی ہے۔ بقسمتی سے آج کے دور میں شہروں کی آبادی میں زیادتی اوریانی کی کمی نے میٹھے پانی ک اہمیت میں کئی گنا اضافہ کردیا ہے اور کہا جاتا ہے کہ اگلی عالمی جنگ شاید میٹھے یانی کی رغبت کی وجہ سے چیڑ جائے۔

### مكان

مادی رغبتوں میں سے ایک اہم رغبت مکان ہے۔ یوں تو مکان جسمانی رغبت کا حصہ ہے کہ میہ ہمیں جسمانی تحفظ فراہم کرتا ہے۔لیکن انسانی شخصیت کی کمزوری کہیے کہ میہ جسمانی رغبت کا حصہ ہیں رہتا اور بذات خودا یک رغبت کی شکل اختیار کر لیتا ہے۔مکان کی رغبت کے پیدا ہوتے ہی انسان بہتر سے بہتر مکان کی جنتو شروع کردیتا ہے۔اُس کے دل میں پانچ بنیا دی جذبات اُس رغبت سے کر کرایک طوفان بر پا کردیتے ہیں۔ بڑے بڑے محلات سے لے کر آج کے ماڈرن آ سائشوں سے پُر گھر اِسی رغبت کے

تحت وجود میں آئے ہیں۔ اِس رغبت کوجنون کی شکل اختیار کرنے میں بھی زیادہ در نہیں گئی۔ بعض اوقات ایسےلوگ جن میں بید عنبت شدید ہوجائے ہر وقت این مکان کے بارے میں سوچتے رہتے ہیں۔ اگر اُن کے پاس اچھا مکان نہ ہوتو اُنہیں غم رہتا ہے اور اس کے ساتھ خوف بھی کہ شاید وہ ایک ایتھے مکان میں کبھی نہ رہ سیس۔ اگر وہ ایک ایتھے مکان میں رہ رہے ہوں تو وہ اس کی لذت کے استے عادی ہوتے ہیں کہ اُنہیں ایک رات بھی اینے مکان سے باہر نیزنہیں آتی۔

مویشی

مادی رغبتوں میں سے ایک اور رغبت مویشیوں کی ہے۔ انسان ہمیشہ سے ہی مویشیوں کا دلدادہ رہا ہے۔ اُن مویشیوں کو وہ حفاظت سے رکھتا ہے اور اُن سے بہت سے فائد ے حاصل کرتا ہے۔ عام طور پر پائے جانے والے مولیثی بکریاں، گائے ، پھینس اور اونٹ وغیرہ ہیں۔ اس کے علاوہ بعض لوگ مرغیاں اور طخیں بھی پالتے ہیں۔ ان سب مویشیوں سے جو ہمیں تین اہم چزیں ملتی ہیں وہ ہیں دور دھ، مرغیاں اور طخین بھی پالتے ہیں۔ ان سب مویشیوں سے جو ہمیں تین اہم چزیں ملتی ہیں وہ وہ میں دور دھ، گوشت اور کھالیں۔ مویشیوں کی رغبت کا اندازہ اِس بات سے لگا ہے کہ انسان نے جسمانی تحفظ کی خاطر کھال کا متبادل اللہ مویشیوں کی رغبت کا اندازہ واِس بات سے لگا ہے کہ انسان نے جسمانی تحفظ کی دود دھاور گوشت کا متبادل اوجود میں نہیں آ سکا۔ اِن دو بنیا دی فذا دَن کی قدام مر سائیسی تر قی کے باوجود رہا ہے اور اِس وجہ سے مویشیوں کی رغبت ہیں ہیں این ان کے لیے اہم مر ہی اسان کو مویشیوں کے دود دھاور گوشت کا متبادل وجود میں نہیں آ سکا۔ اِن دو بنیا دی فذا دَن کی وجہ سے آئ تک انسان مولی تی پالی یہارہونے کا خوف رہتا ہے۔ مویشیوں کی رغبت ہمیشہ سے انسان کے لیے اہم رہی ہے انسان کو مویشیوں کے اصل کر کے از حال ہوتی ہیں آ سکا۔ اِن دو بنیا دی فذا دَن کی وجہ سے آئ تک انسان کو دور دھی ہوں کے اور کی کہ ہوت کا میں دور ہوں کی رغبت ہیں ہوں سے خالی ہے۔ اُن اُن کے لیے اہم رہی ہے انسان کو مویشیوں کے اور ہے کا خوف رہتا ہے۔ مویشیوں کی موت سے خم ملتا ہے۔ اُس اِن ہو مولی کو کُن کر اُن کا دود دھ ماصل کر کے لذت ملتی ہے۔ ریوڑ میں نئے بیچ کی ہیں اُن اور جانوروں سے حاصل ہونے والی چزیں

سدواری یوں تو گھوڑ بے بھی مویشیوں میں شار ہوتے ہیں لیکن قرآن نے گھوڑوں کوالگ رغبت کے تحت درج کیا ہے اوروہ رغبت ہے سواری کی ۔انسان کی خواہش ہے کہ وہ جسمانی مشقت کم کرے۔ اِس لیے وہ بیٹھ کر سفر کرنے کی کوشش میں لگا رہتا ہے۔ اِس سے سواری کی رغبت نے جنم لیا ہے۔ گھوڑا اُس جسمانی مشقت کو کم کرنے کا ذریعہ ہے۔اللہ تعالی نے گھوڑ بے کو خاص اِس لیے پیدا کیا ہے کہ انسان کو

جسمانی محنت کم کرنا پڑے اور وہ اپنے رزق کے حصول کے لیے جوسفر کرے وہ بیٹھ کر کرے۔ یعنی اگر وہ غذا حاصل کرنے کے لیے تحارت کرتا ہےاوراُ سے غلیہ منڈی جانا ہے تو وہ اس مقصد کے لیے گھوڑ بے کی پیچراستعال کر سکے۔ پھر جیسے ہم دوسری رغبتوں کے بارے میں کہہ چکے ہیں،سواری بنیادی رغبتوں کے حصول سے بڑھ کرخودایک رغبت بن جاتی ہے۔انسان نٹی نٹی سواریوں کی تلاش میں رہتا ہے جن سے اُسے لذت حاصل ہو سکے اُس کے لیے اُس کی شاندار سواری ایک انعام ہوتا ہے۔ وہ اِس اُمید میں رہتا ہے کہ دہ اِس سے بھی بہتر سواری حاصل کر سکے گا۔ پھراُس کو بیٹم بھی ہوتا ہے کہ ابھی تک دہ ایک نٹی سواری حاصل نہیں کر سکایا یہ کہ اُ سے اچھی سواری بہت دیر سے میسر آئی اورزندگی کا ایک بڑا حصہ سواری کے بغیر ہی گزرگیا۔ایسے ہی بیخوف بھی رہتا ہے کہ اُس کی سواری کوکوئی نقصان نہ پنچے۔کہیں یہ چوری نہ ہوجائے۔ • ۱ ویں صدی کے شروع میں گاڑی کی ایجاد کے بعد سے سواری کی رغبت میں جانور کے ساتھ مشین بھی بطورسواری شامل ہوگئی۔ چند دہائیوں میں گھوڑ ابطور سواری رغبت کے درجے میں پنچے چلا گیا اور گاڑی سرفہرست ہوگئی۔ آج نٹی نٹی گاڑیاں اور اُن کے اشتہا رانسان کوسوار کی کی رغبت کی طرف شدت سے مائل رکھتے ہیں۔انسان بہتر سے بہتر گاڑی لینے کی کوشش میں لگا رہتا ہے اِس رغبت کو یورا کرنے کے لیے بنک اپنے سودی کار وبارکو پھیلانے میں حد درجہ کا میاب رہے ہیں اور یوں سواری جو کہ انسان کی بنیا دی ضرورتوں کو پورا کرنے کا ذریعہ تھی ایک طاقتو ردغبت بن گئی ہے جس کی دجہ ہے دنیا میں سودی نظام کو پنینے میں مد دملی ہے۔

## لباس

سواری کی طرح لباس بھی ایک بنیادی رغبت یعنی جسمانی تحفظ کا ذرایعہ ہے۔ بچپن سے ہی انسان بیہ مثابدہ کرنا شروع کردیتا ہے کہ لباس جسمانی تحفظ سے بڑھ کرعزت بڑھانے کا ذرایعہ بھی ہے۔ لباس کے ذرایعہ کی گئی نمود دنمائش اور اس سے ملنے والی عزت انسان کو بہتر سے بہتر لباس کی طرف راغب کرتے ہیں ۔ ایک پانچ سال کا بچہ بھی عزت نفس کی خاطر لباس کی طرف راغب ہوجا تا ہے اور یوں چند سال میں لباس جسمانی تحفظ سے بڑھ کر ایک طاقتو روغبت میں تبدیل ہوجا تا ہے۔ انسان نئے نے لباس پہنتا ہے۔ پھر وہ خود کو آئینے میں دیکھ کر لذت محسوس کرتا ہے۔ اُسے کوئی لباس نہ ملنے کا تم ارہتا ہے۔ نئے لباس میں خود کو دیکھنا اور دوسروں کا اُس کے نے لباس کو دیکھنا اُس کا انعام ہوتا ہے۔ وہ ہمیشہ اِس اُمید میں رہتا ہے کہ ستقبل میں بہترلباس حاصل کرنے میں کا میاب رہے گا۔ پھراُسے ریبھی خوف رہتا ہے کہ اُس کے موجودہ لباس پرانے نہ ہوجا <sup>م</sup>یں اور**ف**یشن کے مطابق نہ رہیں۔

لیاس کے حوالے سے اگر ہم کالرکی بات کریں تولیاس کی رغبت شجھنے میں آسانی ہوگی۔ آج لباس میں کالرخاص اہمیت کا حامل ہے۔کالرمردوں کے کپڑوں میں کندھوں کے اُو پروہ اضافی حصہ ہے جو بالعموم مرد کی گردن کو چھما دیتا ہے۔انسان نے جب کیڑا بنانا شروع کہا تو اُس کے پاس بمشکل تن ڈ ھاپنے کا کپڑا تھا۔لہذا کالرکا تو تصور ہی محال تھا۔ دوسرے الفاظ میں چونکہ لباس جسمانی تحفظ کے زمرے میں آتا تواہ لیے گردن کو چھیانے کے لیے زائد کپڑے کی ضرورت نہیں تھی۔ بیسلسلہ شروع ہوا جب انسان نے با قاعدہ ایک معاشر ہے میں رہنا شروع کیا۔ سرکاری اور مذہبی رسومات کسی بھی معاشر ہے کا اہم حصہ ہوتی ہیں ادرا گرحکومت ہو گی تو حاکم بھی ہوگا۔ اِسی طرح مذہبی رسومات کوا دا کرنے کے لیے کسی پیشوا کی بھی ضرورت ہوتی ہے۔اب جہاں حاکم اور مذہبی پیشوا ہوں گے دیپی غیر معمولی عزت اور احترام کی ضرورت ہوگی۔ کم از کم اِن دونوں شخصیات کے لیے لازم ہے کہ وہ دوسروں سے متازنظر آئیں اِس کے لیے جہاںاور بہت سےامتیازات ہوں گے دہاں ایک فرق لیاس کا بھی ہوگا۔او پر کواُٹھا ہوا کالر أن کےلباس کونمایاں کردیتا تھا۔ اِس سے معاشرے میں عزت ملنے کے امکانات بڑھتے تھے کیونکہ وہ شخصیت دوسروں ہے مختلف نظر آتی تھی۔ کچھ یہی صورت ِ حال سر ڈھا پنے کی ہے۔ سر ڈھا پنے سے جسمانی تحفظ کی رغبت یوری ہوتی ہے۔ایہا کرنے سے د ماغ موسی اثرات سے محفوظ رہتا ہے۔ تحقیق نے ظاہر کیا ہے کہ ہر کوڈ ھانپنے سے سر کا درجہ محرارت ایک سے دوڈ گری بڑھ جاتا ہے۔اپیا کرنے سے د ماغ میں خون کا دورانیہ بھی زیادہ ہوجا تا ہے۔ اِس سے د ماغ میں زیادہ طاقت پیدا ہوتی ہے۔انسان بیاریوں سے محفوظ رہتا ہے اور بعض تحقیقات کے مطابق انسان کی ذہانت میں بھی اضافہ ہوجاتا ہے۔لیکن جب حکمران اور مذہبی پیشواؤں نے متازنظر آنے کی کوشش کی توباد شاہ نے ٹوپی کی جگہ چگڑی پہن لی اور مذہبی پیثوانے ٹویی میں یا تو کپڑے کا اضافہ کرکے گپڑی میں تبدیل کرلیا یا پھرٹویی کوعمود أبڑا کر کے خود کومتاز کرلیا۔ رفتہ رفتہ عام افراد نے بھی متاز لوگوں کی نقل میں کالراور پگڑی کواپنایا اور یوں لباس ایک اہم رغبت میں تبدیل ہوگیا۔

#### تجارت

زرمی دورتک انسان زیادہ تر اجناس کا تبادلہ کرتا تھا۔ ایک جگہ سے کھجور دوسری جگہ چلی حاتی تھی اور وہاں کی گندم ادھرآ جاتی تھی لوگ آلو کے بدلے کیڑ ااور پھل کے بدلے دالیں خرید لیتے تھے۔ یوں بنیادی رغبتوں کو پورا کرنے کے لیے تجارت نے جنم لیا۔لیکن ہر غذائی جنس ہر جگہ پیدانہیں ہوںکتی تھی۔ اِس لیےا کی علاق کے لوگوں نے اپنی غذائی اجناس ایک جگہ جمع کرلیں جو قافلے کی صورت میں د دسر ےعلاقوں میں پہنچنے کگیں۔ جوں جوں انسان کی رغبتوں میں اضافہ ہوا،سواری کے جانوروں اور پھر یہے کی ساخت میں بہتری آئی تجارت کے فاصلوں میں بھی اضافہ ہوتا چلا گیا۔جو تجارت ایک دودن میں ہوجاتی تھی قافلوں کی صورت میں مہینوں پر پھیل گئی۔ یوں انسانی رغبتوں کی بکمیل کے لیے جوتجارت وجود میں آئی وہ خودایک رغبت میں تبدیل ہوگئ ۔ جوں جوں انسانی ر<sup>غب</sup>تیں پیچیدہ تر ہوتی <sup>ت</sup>ئیں تجارت بھی اُتن ہی پیچیدہ ہوگئی۔تجارت کی رغبت رکھنے والےلوگ نوکری نہیں کر سکتے۔اگر اُن کومجبوراً نوکری کرنا پڑ بے تو اِس کوشش میں رہتے ہیں کہ موقع ملتے ہی تحارت شروع کردیں۔اُنہیں ایک جگہ سے مال جمع کرکے دوسری جگہ بیچنے میں لذت محسوس ہوتی ہے۔سامان کا بکنا اور اُس سے حاصل ہونے والا منافع اُن کا انعام ہوتا ہے۔ ممکن ہے کہ نو کری کرتے دفت اُنہیں جو نخواہ ملتی ہودہ اُس منافع سے زیادہ ہوجواُنہیں تجارت سےحاصل ہوتا ہے لیکن وہ کم منافع کوزیادہ نخواہ پر ترجیح دیتے ہیں کیونکہ اُنہیں تجارت سے رغبت ہوتی ہے۔اُنہیں اس بات کاغم ہوتا ہے کہ بعض مواقع پر اُنہوں نے ایک اچھی چیز کی تجارت نہ کی اور نقصان اُٹھایا۔ بعض ادقات اچھا سودا نہ کرنے کاغم بھی ہوتا ہے۔ تجارت کی رغبت میں خوف کسی سامان کے نہ بکنے کا ہوتا ہے۔ سامان کے خریدتے ہی تاجر کا بہت ساسر مای پینس جاتا ہے پھر جب تک اُس کا مال ا چھے داموں بک نہیں جاتا اُسے خوف رہتا ہے۔تاجر کو اُمید رہتی ہے کہ اُسے اچھا منافع ملے گااور تجارت میں ترقی ہوگی۔تجارت کی ابتدا میں عرصے تک تا جرایک چیز کو دوسر کی جگہ لے جا کر کسی اور چیز سے بدل لیتے نئی چیز لے کرکسی دوسر ےعلاقے میں جاتے اور وہاں سے اس کے بدلے کوئی اور چیز لے کراپخ وطن لوٹتے اور پھراپنے علاقوں میں پیدا ہونے والی چیز وں کا تبادلہ کر لیتے۔ کرنس کے آنے سے بیاسلہ پہلے کم اور پھرختم ہوگیا۔ تاجروں نے ایک جگہ کی چیز کسی دوسرےعلاقے میں بچی دی اور اُس کے بدلے کرنسی لے لی۔ پیکرنسی پہلے تو صرف فیتی دھا توں کے سکوں کی صورت میں ہوتی تھی لیکن رفتہ رفتہ سکوں کی جگہ کرنسی نوٹ نے لے لی۔اب تاجر کے پاس پیر ہولت تھی

کہ اگر وہ اپنامال کسی دوسر ےعلاقے میں لے جا کر فروخت کر ہے تو وہ وہاں سے مال کے بدلے مال لینے کی بجائے کرنسی وصول کر سکتا تھا۔ یوں کرنسی تجارت کا دسیلہ بنی۔

# سونا اور جواہرات

سونااور جواہرات کی رغبت کے دودلچیپ پہلو ہیں ایک آ رائش اور دوسرا کرنسی کا متبادل۔ ہم دوسری بات سے سلے شروع کرتے ہیں۔لوگوں نے جب بہت سی کرنسی جمع کر لی تو دومسائل پیدا ہوئے ایک تو کرنسی وقت کے ساتھا پنی قدر کھوتی رہتی ہے دوسرا مسئلہ اُس کو سنجالنے کا ہے۔ایک لاکھ کی کرنسی چھیا نا زیادہ بڑا مسلہ ہے بہ نسبت ایک لاکھ کا سونا پھیانے کے۔ تو یوں لوگ سونے کوبطور زرجمع کرنے لگے۔ کرنسی کی نسبت سونے کی قدر میں اضافہ ہوتا ہی رہتا ہے۔ تقریباً یہی کیفیت ہیرے اور جواہرات کی بھی ہے۔ اِس صورت میں سونا اور ہیرے جواہرات کی موجودگی اور اُن کی قدر میں اضافہ انسان کے لیے لذت کا ماعث ہوتا ہے۔انسان کو ان کے کھونے اور چوری ہونے کا خوف رہتا ہے۔ اِن قیمتی دھاتوں کے زیادہ مقدار میں نہ ہونے کاغم رہتا ہے۔سونے اور دیگر قیمتی دھاتوں کی لذت بہت شدید ہوتی ہے۔ انسان کے لیے کوئی انعام بھی کافی نہیں ہوتا۔ ایک کلوسونا حاصل ہوتے ہی ایک کلوادر سونا حاصل ہونے کی اُمید ہوتی ہے۔ آ دھاکلوسونا اُس کے لیے کچھ بھی نہیں ہوتا۔ ایک کلوسے د دکلوسونا ہونے برانسان مزید اُمیدلگالیتا ہے۔اور یوں بیسلسلہ موت تک جاری رہتا ہے۔سونے اور جواہرات کی دوسری رغبت انسان کی عزت کے حوالے سے ہے۔انسان اِن قیمتی دھاتوں کواپنے جسم اور ماحول میں سجا کراضافی عزت حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ جوانسان اپنی ذات میں کمترمحسوں کرے یا اُسے اُس کی حیثیت سے بڑھ کر مقامل جائے یا دہ کسی ایسی بات پرلوگوں کو قائل کر ناچا ہے جو صحیح نہ ہوتو وہ ایسی چیز وں کامختاج ہوتا ہے جوائے دوسروں سے متاز کر سکیں تو ایسے لوگوں کے لیے قیمتی دھاتوں اور جواہرات سے بہتر اور کوئی چرنہیں ہوتی۔ چنانچہ معاشرے کے اکثر معززین نے اِن دھا توں سے فائدہ اُٹھایا اور اُن کی دیکھا دیکھی معاشرے کے عام افراد کے لیے بیددھا تیں خود رغبت میں تبدیل ہوگئیں ۔لوگ اپنے جسم یا ماحول میں دھاتوںاور ہیروں کا مظاہرہ کر کے جب لوگوں کی توجہ کا مرکز بنتے ہیں تو اُنہیں لذت کا احساس ہوتا ہے۔ ایسےلوگوں کے لیے عوام کی توجہانعام ہوتا ہے۔

### معدنيات

انسان قیمتی دھاتوں سے بہت پہلے اُن دھاتوں سے متعارف ہوا جو بنیا دی رغبتوں کو پورا کرنے کے لیے اہم ہیں مثلاً کھانا لچانے کے برتن ، زراعت کے اوز ار اور شکار کے لیے ہتھیا ر۔ بیسب دھاتوں سے بنتے ہیں جن میں سر فہر ست لوہا ہے۔ جوں جوں انسان نے لو ہے کے ساتھ کا م کیا دہ اُس کے نئے نئے مصارف سے داقف ہوتا چلا گیا۔ لوہا، تانبا اور کانی وغیرہ سے انسان نے بہت اہم چزیں بنا کیں۔ اگر ہم اِن معد نیات میں تیل کو بھی شامل کر لیں تو ظاہر ہوگا کہ ایک گھر میں استعال ہونے والی بیشتر چزیں یا تو دھات کی بنی ہیں یا پھر پلا سٹک سے جو تیل سے بنتا ہے۔ ایک بار پھر ضر دریات کو پورا کرنے والی دھاتیں اور تیل بذات فیر تیل کو بھی شامل کر لیں تو ظاہر ہوگا کہ ایک گھر میں استعال ہونے کرنے والی دھاتیں اور تیل بذات فود تر غیبات میں تبدیل ہو گئے۔ انسان کرنی ، ہیرے اور سونے ک طرح زیادہ سے زیادہ تیں اور دس کی معد نیات میں تبدیل ہو گئے۔ انسان کرنی ، ہیرے اور سونے ک پر اور دیادہ سے زیادہ تیں اور دس کی معد نیات میں تبدیل ہو گئے۔ انسان کرنی ، ہیرے اور سونے ک اگر تر یادہ سے زیادہ تیں اور دس کی معد نیات کو ہم کار نے میں لذت محسوں کرنے لگا۔ ہوں کا پیداوار سے پوری قوم اذی محسوب کی تیں کیو کہ ان میں پوری قوم کا دفاع اور بقاء پوشیدہ ہیں۔ مشلاً تیل کی اگر اس کے پاس تیل نہ ہوتو آ سے تیل نہ ہوتے ہے۔ اس قوم کو ماضی میں تیل کی قیمتیں کم ہونے کھا گر تیل کی تر سے بند ہوگی تو کیا ہوگا ؟ تیل کے نے ذ خائر کی دریا فت اُس کے لیے انعام ہوتا ہے۔ یہ تر کی کی توں ہے تا ہے کہ اگر تیل کی

انسانی ذات میں زمین سے پیدا ہونے والی اشیاء کی رغبت انسانی شخصیت کے تضاد کو ظاہر کرتی ہے۔ انسان خود کو سب محلوقات سے ممتاز اور افضل سجحتا ہے۔ اور وہ سیجحفے میں جق بجانب بھی ہے۔ کیونکہ اللہ نے اُسے دافتی سب محلوقات سے افضل بنایا ہے۔ لیکن اُسے چند بنمیا دی رغبتوں سے آزاد نہیں رکھا اور اِن بنمیا دی رغبتوں کو پورا کرنے کے لیے زمین کے اندر ہی و سائل پھی اد یے گئے ہیں۔ انسان کو بی و سائل دریا فت کرنے یاز مین سے اُگانے ہیں۔ چونکہ یہ و سائل انسان کے زمین پر آنے سے لکر اس و سائل دریا فت کرنے یاز مین سے اُگانے ہیں۔ چونکہ یہ و سائل انسان کے زمین پر آنے سے لکر اس کے یہاں سے جانے تک کے لیے ہیں اس لیے اِن کو زمین کے اندر محفوظ کیا گیا ہے۔ زمین کا طن اِن دسائل کو محفوظ بھی رکھتا ہے اور تازہ بھی۔ اندازہ کیچیا گر قیامت تک کام آنے والے لو ہے کا ذخیر ہ ڈ میروں کی صورت میں زمین پر ہوتا تو اُسے زنگ لگ گیا ہوتا اور دہ استحمال کے قابل ہی نہ رہتا۔ اِس طرح سارے و سائل زمین کے اندازہ محفوظ حالت میں ہیں جن کو اللہ تعالی انسان کی ضرورت کے مطابق کوتبریل کردیتی ہے۔انسان بھول جاتا ہے کہ گیارہ مادی رغبتوں کی ضرورت پانچ بنیا دی رغبتوں کو پورا کرنے کے علادہ اور کچھنہیں لیکن انسان گیارہ مادی رغبتوں کے پیچھے ایسا پڑتا ہے کہ وہ اپنی بنیادی رغبتوں کو ہی بھول جاتا ہے۔مادی رغبت کے گردانسان کے پانچ بنیا دی جذبات گردش کرتے ہیں۔ جذبات میں شدت آتی جاتی ہے اور بیشد یہ ختم ہوتی ہے صرف موت سے۔

ز مین ہے جنم لینے والی رغبتوں کے ذکر کے بعداب ہم آتے ہیں اُن رغبتوں کی طرف جو عورت کے پیٹے ہے جنم لیتی ہیں۔انسان کےانسان کے ساتھ رشتے اورتعلق ہے بھی رغبتیں پیدا ہوتی

# هاشرتی رغبتیں

دوست

ہیں۔دلچیپ بات بیرہے کہ مادی رغبتوں کی طرح معاشرتی رغبتوں کی تعداد بھی گیارہ ہی ہے۔

معاشرتی رغبتوں میں سے جور غبت انسان میں سب سے پہلے پیدا ہوتی ہے وہ ہے دوست کی رغبت ۔ ایک دفعہ کچر اس بات کا اعادہ ہوجائے کہ والدین کی رغبت بلا شبر ایک اہم رغبت ہے جس پر ہمارے معاشرے کی بنیاد ہے لیکن در حقیقت ہیر غبت انسان کی ذات میں بہت بعد میں پیدا ہوتی ہے۔ بلکہ اگر یہ کہا جائے کہ مغربی معاشرے میں تو پیر غبت پیدا ہی نہیں ہوتی تو غلط نہ ہوگا۔ پچا ہے والدین کو اپنی بنیادی رغبتوں کے حصول کا ذریعہ سمجھتا ہے۔ اس کے برعکس دوست کی رغبت اُس میں بتدر تی آ ایک سال کی عمر سے پیدا ہوتی شروع ہوجاتی ہے۔ اس کے برعکس دوست کی رغبت اُس میں بتدر تی آ ایک سال کی عمر سے پیدا ہوتی شروع ہوجاتی ہے۔ اس کے برعکس دوست کی رغبت اُس میں بتدر تی آ ایک سال کی عمر سے پیدا ہوتی شروع ہوجاتی ہے۔ اصل میں دوست وہ ساتھی ہوتا ہے جس کے ساتھ کی کر پچ ساتھ سب سے زیادہ کرتا ہے وہ ہے تھیل ۔ اِس کھیل کے ذریعہ پچ سب سے زیادہ علم عاصل کرتا ہے۔ احساس ہوتا ہے کہ اُس کا دوست کسی معلوم نے بارے میں کوئی ایس باس ہوتا ہے۔ جس کے ساتھ کی کر تا ہے۔ اس سے معلونوں سے کھیانا اُنہیں فطرت میں موجود چیز وں کے بارے میں علم سے آ شنا کرتا ہے۔ بچکو سے اور سے میں ہوتا ہے دوست کی ایمیت کا احساس ہوتا ہے۔ کھر دونوں ایک دوسرے کے ہم

کھیل بچ کے لیے علم حاصل کرنے کا بنیا دی ذریعہ ہے اور اوائل عمر میں بچ کے لیے اُس کے بہن بھائی بھی دوست کی رغبت میں آتے ہیں وہ اپنی بڑی بہن یا بھائی کو بھی دوست شار کرتا ہے کیونکہ ابھی اُس کے اندر خاندان اور خاندانی درجہ بندی کی رغبت پیدا نہیں ہوئی ہوتی ۔ بعض مشرق معا شروں میں چھوٹے بچ کو اپنے بڑے بھائی یا بہن کا نام لیتے ہوئے اُس کے ساتھ ایک احتر ام کا لفظ ضر ور ملانا سکھا یا جا تا ہے۔ مثلاً باجی یا بھائی جان لیکن بچہ چونکہ اُنہیں دوست سجھتا ہے اِس لیے وہ اسیا کر نے سے قاصر رہتا ہے اور باوجود کوشش کے اُنہیں احتر ام سے نہیں بلا تا۔ عمر کے ساتھ ساتھ دوست کی ترغیب میں مجھی تبد میلی آجاتی ہے۔ پہلے جو دوست علم حاصل کرنے کا ذریعہ تھا آگے چل کر عز تے نفس کا باعث بن جو تا ہے۔ انسان ایسے دوست کی تلاش میں رہتا ہے جس سے اُس کی دہنی ہم آ ہنگی ہو سے جس کی بدولت

وہ خوف ، غم، لذت، انعام اور اُمید جیسے تمام جذبات ظاہر کرنے کے قابل ہوجائے۔ ایسا کرنے سے ایک فر دکوجسمانی تحفظ کا احساس ہوتا ہے اور اُس کی عزت نِفْس بحال ہوجاتی ہے اگر چہ وہ تھوڑی دیر کے لیے ہی ہو۔ جوں جوں انسان کی رغبتوں میں اضافہ ہوتا ہے اُسے دوست کی رغبت میں اضافہ کرنے کی ضرورت محسوں ہوتی ہے۔

جوانی تک انسان کے بہت سے دوست بن جاتے ہیں جن سے وہ اپنے جذبات اور اُن سے وابستہ رغبتوں کا اظہار کر سکتا ہے۔ پھر رغبتوں کی نوعیت میں بھی فرق ہے۔ بعض لوگ ایک دوست کے ساتھ ہی ساری بات کہ سُن لیتے ہیں جبکہ دوسر پےلوگ بہت سے دوستوں کے ساتھ تھوڑی تھوڑی بات کرتے ہیں۔ مثلاً کاروباری حضرات کچھ دوست ایسے رکھتے ہیں جن سے وہ اپنی تحارت کی رغبت کے بارے میں گفتگو کریں گے لیکن سواری کی رغبت کے بارے میں باتیں کرنے کو اُن کے دوست مختلف ہوتے ہیں۔ کیونکہ کاروباری رغبت رکھنے والا دوست ممکن ہے سواری کی رغبت نہ رکھتا ہو۔ چونکہ مرد کا دائر هٔ اثر زباده وسیع سے اور اُس برذ مه داریاں بھی زبادہ ہیں اِس لیے اُس کی رغبتوں کی تعداد بھی عورت سے زیادہ ہوتی ہےا کثر مردوں کی دوست کی رغبت بھی زیادہ ہوتی ہے۔اُن کے دوست کی قشم کے ہوتے ہیںجن سے وہ مشتر کہ رغبت کی باتیں کرتے ہیں۔ دوستی کی ابتداء کسی ملاقات سے ہوتی ہے۔ دوافرا د اِسی یہلی ملاقات میں اندازہ لگالیتے ہیں کہ اُن کی رغبتیں س قدر مشترک ہیں۔ اگر اُن کوکوئی ایک رغبت مشترک لگے تو دوتی میں وقت لگ سکتا ہے۔لیکن اگر کٹی رغبتیں مشترک ہوں تو دوستی جلد ہوجاتی ہے۔اور اُس وقت تک قائم رہتی ہے جب تک دونوں افراد کی رغبتیں مشترک رہیں۔ اِسی لیے • اے ۲۵ سال کی عمر کی دوستیاں بعد کی عمر میں اکثر قائم نہیں رہتیں کیونکہ آ گے چل کرافراد کی رغبتوں میں تبدیلی آجاتی ہے اور دوستی کی ضرورت نہیں رہتی ۔ مثلاً ممکن ہے کہ نہا سال کے دوستوں کی خاص رغبت گاڑیاں ہوں اور اِس کی بدولت اُن کی دوستی کی ہو۔لیکن آ گے چل کر ہوسکتا ہے کہ ایک کی رغبت گاڑیاں رہیں جبکہ دوسر ے کی رغبت میں زراعت سواری سے اہم ہوجائے تو اُن کی دوستی ٹوٹ جاتی ہے۔

**مثسو ہر اور بیوی** اللہ نے انسان کو بالخضوص مرد کو ایک دوست ایسا دیا ہے جس کی رغبت عین اُس کے مطابق ہوتی ہے یا ہوجاتی ہے اور دہ ہے اُس مرد کی بیوی۔عورت شادی کے بعد پچھ عرصے میں ہی سہ بھانپ لیتی

#### اولاد

خاونداور بیوی کے تعلق کی وجہ سے ایک اور رغبت وجود میں آتی ہے اور وہ ہے اولا دکی رغبت ۔ اللہ تعالیٰ نے انسانی نسل کی بقاء کے لیے والدین میں اولا دکی بے پناہ رغبت رکھی ہے۔ انسان اس رغبت پر کوئی کنٹر ول نہیں رکھتا۔ اولا دکے پیدا ہوتے ہی بیر غبت اُمُد آتی ہے۔ اولا دکی رغبت اتن طاقتو رہے کہ صرف بیچ کی مسگر اہٹ ہی والدین کے لیے بے پناہ لذت کا با عث ہوتی ہے۔ انسان کوا پنی اولا دکولاحق ہونے والی بیار یوں اور پریثانیوں کا دُکھر ہتا ہے۔ اِسی طرح وہ اپنی اولا دکی ناکا میوں اور بیار یوں سے خوف محسوس کرتا ہے۔ پھر اولا دکی تعلیمی اور معاشی کا میا بیاں والدین کے لیے انعام ہوتی ہیں۔ والدین امیدر کھتے ہیں کہ اُن کی محنت کی بدولت اُن کی اولا د بہت سے انعام حاصل کرنے میں کا میاں ہوجائے گی۔

**والدین** والدین میں تواولا دکی رغبت بچے کی پیدائش کے ساتھ ہی قومی ہوجاتی ہے۔لیکن اولا دمیں

والدین کی رغبت بہت بعد میں پیدا ہوتی ہے۔ اِس رغبت کے تخلیق ہونے سے پہلے ضروری ہے کہ ایک فرداپنے پیروں پر کھڑا ہو یعنی اُسے اپنے ماں باپ کی ضرورت بنیا دی رغبتوں کے لیے نہ ہو۔ وہ اپنی غذا اور جسمانی تحفظ کاذ مددار ہو۔ بیا ستعدادا در عقل حاصل کرنے کے بعد ہی اولا دمیں والدین کی رغبت پیدا ہوتی ہے ایسی رغبت میں انسان کو بیٹم ہوتا ہے کہ اُس کے والدین کئی باتوں کو تھیک سے سمجھ نہیں پاتے یا اُن کی زندگی میں ایک جھول ہے جسے اب وہ تھ کہ نہیں کر سکتا۔ اُسے اپنے ماں باپ کی ناراضی ، صحت اور زندگی کا خوف رہتا ہے۔ اِس لیے وہ کو شش کرتا ہے کہ اُس کے ماں باپ اطمینان سے رہیں ۔ اب یہاں سے مغربی اور مشرقی معا شروں میں والدین کی رغبت کا فرق نمایاں نظر آتا ہے۔

مغرب میں والدین کی رغبت عام خاندان کی رغبت کی طرح ہے آپ جن لوگوں سے خونی رشتہ رکھتے ہیں اُن کے لیے ایک خاص ہمدردی کا جذبہ ہوتا ہے۔ اور وقاً فو قناً آپ اُن سے ملتے ہیں اور خاص مواقع پر اُن کے ساتھ تقریبات میں شرکت کرتے ہیں۔ خاندان اور پھر والدین آپ کی ذمہ داری نہیں ہوتے۔ تب ہی تو مغربی معاشرے میں بوڑھے ماں باپ کو ساتھ رکھنے کا رواج نہیں۔ اِس کے برعکس مشرقی معاشرے میں ماں باپ کی رغبت اتنی شدید ہوتی ہے کہ بعض اوقات وہ نہ صرف انسان کے مشاہد پر پر اثر انداز ہوتی ہے بلکہ اُس کی وجہ سے انسان میں کئی اور زمیتیں بھی جنم لیتی ہیں۔ عین ممکن ہے کہ کسی انسان میں خودتو سواری کی رغبت نہ ہولیکن والدین میں کئی اور زمیتیں بھی جنم لیتی ہیں۔ عین مکن ہے کرتے کرتے خوداً سیں سواری کی رغبت نہ ہو کی میں اندان میں کئی اور زمیتیں بھی جنم لیتی ہیں۔ عین مکن ہے اس کہ کسی انسان میں خودتو سواری کی رغبت اپنے والدین سے بھی زیا دہ شدت سے پیدا ہوجائے۔ ماں باپ کالمس اُن کی مسکراہ ہے، خوشی اور انسان کے لیے لذت کا باعث ہوتے ہیں۔ ماں باپ کو یہی

## خاندان

والدین کی دجہ سے ہی انسان میں ایک اور رغبت پیدا ہوتی ہے اور وہ ہے خاندان کی۔ایک بالغ فرد کے لیے خاندان کی تشریح کئی طرح سے ہو سکتی ہے لیکن بنیادی طور پر اِس میں اُس کے خون کے رشتے شامل ہیں۔ اِس کے بہن بھائی، خالہ، چا، تایا وغیرہ سب اِسی رغبت کا حصہ ہیں۔ مغربی معاشرے میں چونکہ والدین کی رغبت کمز در ہوتی ہے اِس لیے خاندان کی رغبت بھی اتن شدید نہیں ہوتی۔ دوسری طرف مشرقی معاشرے میں والدین کی رغبت مضبوط ہونے کی وجہ سے خاندان کی رغبت بھی مغرب سے مغرب

#### قبيله

خاندان کی رغبت ہی آگ بڑھ کر قبیلے کی رغبت میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ انسان کو احساس ہوتا ہے کد اُس کے آباد اجداد نے بڑے کام کئے تھے۔ پھر دہ محسوس کرتا ہے کد اُس کی خاص شکل دصورت، بو لنے کا انداز ادر قد کا ٹھ قبیلے کے دوسر ے افراد سے ملتا ہے۔ یوں انسان اپنی عزت نِفْس کی خاطر اپن قبیلے کے ساتھ اپنی شناخت کرتا ہے۔ لیکن رفتہ رفتہ قبیلے کی رغبت عزت نِفْس کا ذریعہ نیں رہتی بلکہ خود ایک طاقتو رغبت بن جاتی ہے۔ انسان اپنی قفتہ کی حفظت اور سرباند کی کے لیے مال، دونت اور جان سب قبیلے کے ساتھ اپنی شناخت کرتا ہے۔ لیکن رفتہ رفتہ قبیلے کی رغبت عزت نِفْس کا ذریعہ نیں رہتی بلکہ خود ایک طاقتو رغبت بن جاتی ہے۔ انسان اپنی قبیلے کی حفظت اور سرباند کی کے لیے مال، دونت اور جان سب قربان کرنے کو تیار ہوجاتا ہے۔ قبیلے کی رغبت میں بھی دوا نتہا کمیں نظر آتی ہیں۔ میرغبت یا تو ایسے لوگوں میں پائی جاتی ہے جواپنی عزت نفس کو بڑھانے کے خواہش مند ہوں۔ یا پھر اُن لوگوں میں شد بید ہوتی ہے عن پائی جاتی ہے جواپنی عزت نفس کو بڑھانے کے خواہش مند ہوں۔ یا پھر اُن لوگوں میں شد بید ہوتی ہے عزت نفس اُتی بلند نہیں جنتی اُن کی اپنی ہے۔ تب وہ اپنے قبیلے کی ترتی کے لیے مال، دونت اور جان سب من کی اپنی جزت نفس بہت طاقتو رہوا دار نہیں میا حساس ہو کد اُن کے قبیلے کے لوگ کم دور ہیں یعنی اُن کی عزت نفس اُتی بلند نہیں جنتی اُن کی اپنی ہے۔ تب وہ اپنے قبیلے کی ترتی کے لیے کوشاں ہوجاتے ہیں۔ ترتی اُس اُتی بلند نہیں جنتی اُن کی اپنی ہے۔ تب وہ اپنے قبیلے کی ترتی کے لیے کوشاں ہوجاتے ہیں۔ تی قبیلے کولوں کے ساتھ بیٹھ کر، اُن کے اپنی ہے۔ تب وہ اپنے قبیلے کی ترتی کے لیے کوشاں ہوجاتے ہیں۔ تری این قبیلے کے لوگوں کے ساتھ بیٹھ کر، اُن کے اپنی ہے۔ تب وہ اپنے قبیلے کی ترتی کے لیے کوشاں ہوجاتے ہیں۔ تریں اپنے قبیلے کے لوگوں کے ساتھ دیڈوف ہوتا ہے۔ پھر اپنی کر اُتی کے اُتیں اپنی تائی قبیلے کے منہ خیل کے منہ

مواقع نہ ملنے کاغم بھی ہوسکتا ہے۔ قبیلے کے وقار میں اضافہ اُن کے لیے ایک انعام ہے۔ میڈیااور ذرائع آمدورفت کی وجہ سے د نیاجب سے ایک' عالمی گاؤں''میں تبدیل ہوئی ہے۔ اُس کے بڑے بڑے چوہدریوں کی گُل تعداداب چند سو سے زیادہ نہیں۔اور وہ دنیا کی گُل معیثت اور معلومات کا کم از کم + کے فیصداینے قابو میں رکھتے ہیں۔اُن میں بہت سے یہودی کچھ عیسائی اورقلیل تعداد میں مسلمان ہیں۔اُن کے نزدیک مذہب انسان کا ذاتی معاملہ ہے۔لیکن مادہ پر تی گاؤں کا سرکاری معاشرہ تصور کیا جاتا ہے۔ وہ گاؤں کو دوقبیلوں میں بانٹنا چاہتے ہیں جس میں وہ اب کسی حد تک کامیاب بھی ہو چکے ہیں۔ایک فنیلہ جوزندگی میں تفریح اور عیاشی کا خواہش مند ہے۔جو چوہدریوں کا جاری کردہ اخبار پڑھتا ہے۔انہی میں سےایک چوہدری کی فیکٹر کی کے بنے TV برگھنٹوں چوہدریوں کی مرضی کے پروگرام دیکھ کر گاڑی، مکان اور جواہرات کی رغبت پیدا کر لیتا ہے جس کو پورا کرنے کے لیے اُسے سی چوہدری کے بینک سے سود پر قرضہ لینا پڑ جاتا ہے۔ بہ قبیلہ چوہدریوں کا چہیتا ہے۔ اِس کے علاوہ وہ تمام لوگ جو دُنیا کوعارضی شجھتے ہوئے مادہ پرتی میں مبتلا ہونے پر آمادہ نہیں چوہدریوں کو تبول نہیں۔ اِس لیے چوہدریوں نے اُنہیں دوسرے قبیلے میں شامل کرکے انتہا پسندوں کا نام دے دیا ہے۔ آپ نے گاؤں میں جنگ کروانی ہےتو دو قبیلے بنوادیں اور پھرایک قبیلے کے دل میں بہخوف ڈال دیں کہ دوسرا قبیلہ اُن کوختم کرنے کے دریے ہے۔ جنگ شروع ہوجائے گی اور یہی آج دنیا میں ہور ہاہے۔ چوہدریوں کے پسندیدہ قبیلے کوخوف ہے کہ دوسرا قبیلہ اس کی آزادیاں ختم کردے گا پاغصے میں آ کردنیا کومٹادے گا۔ اُسے مخالف قبیلے کواذیت دے کرادراس کے خوف سے نجات حاصل کر کے لذت مل رہی ہے۔ اُسے اُمید ہے کہ چوہدری اپنی عقل اورفراست کی بنا پر بنیا دیرستوں سے نجات حاصل کرنے کے قابل ہوجا 'میں گے اُنہیں اپنے قبیلے کے بہت سےلوگوں کاغم ہے جودوسرے قبیلے سے جاملے ہیں اوراُن کی تعداد میں سلسل اضافہ ہوتا جار ہاہے۔اُنہیںغم ہے کہ مزے سے زندگی گز ررہی تھی یہ نیا فیبلہ بچ میں کہاں سے آٹیا۔ اسی طرح ساجی، کاروباری، تجارتی، سیاسی،، طلبا اور مزدور تنظیمیں بھی قبیلوں ہی کی ایک مصنوعی صورت میں۔انسان ان سے کامیا بی کی اُمیدر کھتا ہے۔این تنظیم کا نشان (Logo) دیکھ کرلذت محسوس کرتا ہے۔ تنظیم کی بدنا می پرغم میں مبتلا ہوتا ہے۔ تنظیم کی ناکا می کاخوف دل میں ہوتا ہے۔ مالی فوائد انعام ہوتے ہیں۔اسی طرح ممالک کی موجودہ تقسیم بھی قبیلوں کی مصنوعی صورت ہے۔ان کے حوالے

سے بھی ہمارے پانچوں جذبات بنتے ہیں۔

سماج

والدین سے شروع ہونے والی رغبت ، خاندان اور پھر قبیلہ کواپنی لیپ میں لیتے ہوئے ساج یر کمل ہوتی ہے۔ کسی دور میں جب انسان حیصوٹی بستیوں میں قلبلے کی شکل میں رہتا تھا تب انسان کا قلبیلہ اور معاشرہ ایک ہی تھے۔ قبیلے کی کچھر دوایتیں اور معاشرتی ضوابط تھے جو اُس کا ساج تصور کیے جاتے تھے۔ شہروں میں آکرر بنے سے قبیلہ اور ساج ایک دوسرے سے مختلف ہو گئے ۔ ساج اب کلچر کا نام ہے۔ ساج کسی علاقے یا ملک کےلوگوں کے رہن سہن، فیشن، موسیقی، تفریح اور تہواروں کا نام ہے۔ ہوسکتا ہے بدلوگ اینے قبیلے کے تہوار منانے کے لیے اپنے قبیلے کے ساتھ جمع ہوتے ہول کیکن اپنے ملک کے تہوار یورے ملک کے ساتھ ل کرمناتے ہوں۔ابرانی ساج میں نوروز کا تہوارہے جو وہاں کے لوگ مناتے ہیں اسی طرح بعض ملکوں میں بادشاہ کی تاج یوشی بھی ایک تہوار ہوتی ہے جواُس ملک کےتمام قبیلےاورخاندان مناتے ہیں۔ ۲۰ وس صدی سے ساج قبلے بر حاوی ہونا شروع ہوگیا۔ اپیا کرنا یا ہونا کاروبار کے لیے ضروری تھا۔ ایہا کرنے سے فیکٹریوں کی پیدادار میں اضافہ مکن تھا۔ کیوں؟ قبیلے کی این روایات تھیں اُن کے تہواراین تاریخوں پر بڑتے تھے۔ کسی ایک قلبلے کے لیے چیزیں بنانا اور پھر اُن کومیڈ پارٹش پر دیناممکن نہ تھا۔ پھرا یک مسئلہ اُس سے بھی بڑا ہے۔والدین،خاندان اور قبیلے کی سطح پر ہونے والے پر دگراموں اور تہواروں میں مادہ پریتی کاعمل دخل نہیں ہوتا۔ یہ تین رغبتیں • • افیصد انسانی تعلق، بول حیال وغیرہ سے حاصل ہوتی ہیں۔ایک قبلے کےلوگ جب اینا کوئی تہوارمنانے کے لیے جمع ہوتے ہیں تو اُن کے قبیلے کے ہاقی افراد کے لیے دور سے آئے ہوئے فرد کی موجود گی ایک انعام پاتھنہ ہوتی ہے۔ اِسی طرح خاندان کاایک ساتھ جمع ہونا،اولاد کااپنے والدین کی خدمت کرنا بھی لذت کا باعث ہوتا ہے۔

ساج کا حال یکسر مختلف ہے۔ساج میں ہونے والے تہوارا یک تو بڑے پیانے یعنی ملک گیر ( بلکداب تو عالمی ) سطح پر ہوتے ہیں دوسرا اُن کی تشہیر بڑے پیانے پر ہو یکتی ہے۔ پھر ساج کی سطح پر ہونے والے تہواروں اور تقریبات کو مادی رنگ دینا آسان ہے لوگوں کو ساجی تقریبات، تہوارو غیرہ کے لیے خریداری کرنے پر اُکسایا جاسکتا ہے۔میاں ہوی، خاندان اور قبیلے کی اکائی کو مضبوط کیے بغیر معاشرے میں مادہ پرسی کا راج ہوتا ہے۔ یا یوں کہیے جہاں مادہ پرسی ہے وہاں ساج کے بیچھے قبیلے، خاندان اور

والدین کی رغبت کمز ور ہوجاتی ہے اس کے برعکس اگر سماج کی رغبت کم ہوجائے تو لوگ قبیلے کی رغبت پیدا کر نا شروع کر دیتے ہیں۔ جب قبیلے کی رغبت میں شدت آتی ہے تو بیخا ندان کی رغبت میں بدل ہوجاتی ہے۔ اور پھر والدین یا اولا دکی رغبت میں اضافہ ہوجاتا ہے۔ یعنی ایک ملک میں جہاں لوگ صرف اپنی غرض کی خاطرا یک دوسرے سے تعلق رکھیں مادہ پر تی یعنی نمود ونمائش، تتفے اور انعام کے لالے میں ایک دوسرے سے جڑے ہوتے ہیں۔ بیسان کا درجہ ہے۔ اگر اُن میں محبت پیدا ہوجائے تو وہ سان کو ایک قبیلہ تصور کرتے ہیں اور اپنے ملک کے دوسرے افراد کے لیے قبیلے میں رغبت پیدا ہوجائے تو وہ سان کو ایک محبت بڑھے تو وہ اپنے آپ کو ایک خاندان میں ڈھال لیتے ہیں اور اپنے سے بڑے کو اپنے ماں باپ اور چھوٹے کو اپنی اولاد دکی طرت ہیں شروع کر دیتے ہیں۔

سماج کی رغبت کے زیر اثر پیدا ہونے والے جذبات بہت ظالم ہوتے ہیں۔ انسان کو بینم رہتا ہے کہ وہ سماج کے رسم ورواج اور طور طریقوں کے مطابق زندگی نہیں گز ارر ہا۔ وہ اس دور کو یا دکر کے شملگین ہوجا تا ہے جب اُس کی گفتگوا ور رہن سہن سماج کے معیار سے کم تھا۔ پھر اُ سے ڈرر ہتا ہے کہ کہیں موجودہ کلچر کے مطابق نہ ہونے کی وجہ سے اُس کا مذاق نہ اُڑا یا جائے یا لوگ اُس پر طنز نہ کریں۔ اُسے لذت تب ملتی ہے جب اُس کی گفتگوا ور رہن سہن سماج کے معیار سے کم تھا۔ پھر اُ سے ڈرر ہتا ہے کہ کہیں کے قائم کردہ اصولوں کے عین مطابق ہے۔ اور انسان کی تمام تر محن اِس اُمید پر ہوتی ہے کہ اُس تاج میں قبولیت کا انعام ملتا رہے گا۔ سماح میں مقام حاصل کرنے کے لیے انسان کسی رہوتی ہے کہ اُس حماد ہوتا ہے۔ اُسے سماج کی طرف سے دو کی دولہ وتا ہے۔ اِس ڈر کی وجہ دوغ ہے جو اُس اُس ماہ وق پر ملتا ہے جب سماج نے اُس کی یا اُس کے والدین کی حیثیت کوت ایم اُس کی ہوتا۔ اِس کم اور تحوف کو کم

رتبه

قوم کے رہنمار ہے کی اِس رغبت کو ہمیشہ سے جانتے ہیں۔ بیر سبر تنااہم ہوتا ہے کہ اُس کے مل جانے پر بہت می مادی رغبتوں کی یا تو ضرورت نہیں رہتی یا پھر مادی رغبتیں اُس رہے کی بدولت خود بخو د میسر آ جاتی ہیں۔ یہی دجیتھی کہ فرعون نے حضرت موئی کے مقابلے میں آنے والے جاد دگروں کو انعام میں رتبہ ہی پیش کیا تھا۔ گیا رہ سال کی عمر کا بچہ بخو بی جانتا ہے کہ اُسے اپنے معا شرے میں کس رہے سے

زیادہ عزت مل سکتی ہے۔ مثلاً اگرزیادہ عزت بادشاہ کا درباری ہونے میں ہے تو پھروہ ہرصورت میں اپنے اندر وہ قابلیت پیدا کرنے کی کوشش کرے گا جس کی بدولت وہ دربار میں جا سکے۔ یا پھراُسے معاشرے میں مقام فوج میں جانے سے ملے گا تو وہ جسمانی ورزش کرے گا اور فوج میں داخلے کے امتحان کی تیاری میں دن رات ایک کردے گا۔

رت کی رغبت میں لذت عزت سے ملتی ہے۔ ریمزت اُسے مان کے لوگوں کی گفتگو، احترام اور تحاکف کے ذریعہ سے حاصل ہوتی ہے۔ اُسے خوف ہوتا ہے کہ کہیں اُس کار تبہ کم نہ ہوجائے یا کوئی اور رت میں اُس پر حادی نہ ہوجائے۔ اُسے اُمید ہوتی ہے کہ اُس کا رتبہ بلند تر سے بلند ہوتا جائے گا اور اُس کا انعام لوگوں سے طنے والی عزت اور رت سے طنے والا مادی فائدہ ہوگا۔ رہ بے کے لحاظ سے انسان کا محتر ماضی یا جس رت کی خواہش تھی اُس کا نہ ملناغم کا موجب ہوتا ہے۔ انسان رت بے کے حوالے سے ہمیشہ اپنے سے اُو پر والے فرد کود کھتا ہے۔ دنیا میں کوئی رتبہ ایسان ہیں جس سے اُو پر ایک رتبہ اور نہ ہو۔ اگر د موجودہ دور میں نہ ہوتو تاریخ میں تو کوئی رتبہ ایسا کہ ہی جاتا ہے جسے نہ پانے کا انسان کوغم ہوتا ہے۔ اگر دہ موجودہ دور میں نہ ہوتو تاریخ میں تو کوئی رتبہ ایسا کر ہی جاتا ہے جسے نہ پانے کا انسان کوغم ہوتا ہے۔ اگر دہ موجودہ دور میں نہ ہوتو تاریخ میں تو کوئی رتبہ ایسا کہ ہی جاتا ہے جسے نہ پانے کا انسان کوغم ہوتا ہے۔ اگر دو موجودہ دور میں نہ ہوتو تاریخ میں تو کوئی رتبہ ایسا کہ ہی جاتا ہے جسے نہ پانے کا انسان کوغم ہوتا ہے۔ اگر دو ہوتو انسان پہلے تو اُس کے حامل فرد سے حسد کرتا ہے اور پھر رفتہ ہے حسد ایک نئی رغبت کو جم دیتا ہے اور دور قربت ہے: دیمن ہے ہوتا ہیں کہ میں تو کوئی رتبہ ایسا کہ ہی جاتا ہے جس نہ پانے کا انسان کوغم ہوتا ہے۔ اگر دو

دشمن

انسان وہ وا حد مخلوق ہے جواب ناندرد شمن کی رغبت کو پر ورش کرتا ہے۔ شیر جیسا خونخوار درندہ جو ہرن کا شکار کرتا ہے اور دوسر ے شیر وں سے لڑتا ہے اپنے اندر دشمن کی رغبت نہیں رکھتا۔ دشمن کی رغبت اگر لمبے عرصے تک پناوجود برقر ارر کھ لے تو کافی خطر ناک ثابت ہو سکتی ہے۔ جیسا کہ ہم نے ذکر کیا اِس کا وجود تو کسی اور رغبت کا مرہون منت ہوتا ہے جیسے کہ کسی اور کو وہ رتبہ ل جائے جس کا انسان خواہ ش مند ہوتو پھر انسان دشمن کی رغبت پیدا کر لیتا ہے، لیکن زیادہ دیر تک انسان کے اندر اِس رغبت کا وجود رہ جائے تو پھر انسان دشمن کی رغبت پیدا کر لیتا ہے، لیکن زیادہ دیر تک انسان کے اندر اِس رغبت کا وجود رہ جائے تو پھر اصل رغبت جس کی وجہ سے پیدا ہو کی تھی ختم ہوجاتی ہے۔ مثلاً ایک انسان کو والد ین کی رغبت ہے۔ اِس کے والدین کو کسی فرد سے دکھ پہنچا ہمکن ہے کہ والدین کچھ عرصے بعد اُس دکھ کو بھول کر دکھ

ربنما

رہنمابذات ِخودایک طاقتور رغبت ہے جودوسری کی رغبتوں کا موجب بنتی ہے۔ ہررہنما کے حوالے سے اُس کے پیرد کاروں کے پارٹی بنیادی جذبات ہوتے ہیں۔ اُنہیں اپنے رہنما کی صحبت میں لذت ملتی ہے، پھر اُنہیں اپنے رہنما کا تھم بجالا کر بلکد اُس کے تھم پر جان قربان کر کے بھی لذت ملتی ہے۔ اُنہیں اپنے رہنما کی جان کا خطرہ ہوتا ہے۔ اُنہیں یہ بھی ڈرہوتا ہے کہ کہیں اُن کارہنما اُن سے ناراض نہ ہوجائے۔ اُنہیں اِس بات کا بھی غم ہوتا ہے۔ اُنہیں یہ بھی ڈرہوتا ہے کہ کہیں اُن کارہنما اُن سے ناراض نہ ہوجائے۔ اُنہیں اِس بات کا بھی غم ہوتا ہے کہ وہ اپنے رہنما کے ساتھ زیادہ وقت نہیں گزار سکتے پھر اُنہیں ہوجائے۔ اُنہیں اِس بات کا بھی غم ہوتا ہے کہ وہ ہوتا ہے کہ مہیں اُن کارہنما اُن سے ناراض نہ ہوتا ہے جب اُنہوں نے اپنی کہ ہوتا ہے کہ اور اپنی میں کیا۔ اِس کے علاوہ اُنہیں اُن تمام مواقع کا سوچ کردکھ ہوتا ہے جب اُنہوں نے اپنے رہنما کی بات نہیں مانی تھی۔ رہنما کی کا میا بی اور اُس کی طرف سے ملئے والی تعریف اُن کا انعا م ہوتی ہے جس کی اُمید میں وہ زندگی سرکرتے ہیں۔ میں نہیں۔ اور بیر غبت ہے مورت کی۔ قرآن خاص طور پر مردوں میں اِس رغبت کاذکر کرتا ہے۔ شاید جنسی تعلق کی دجہ سے یا پھر اِس لیے کہ وہ ایک سے زیادہ عور توں کے ساتھ وقت گز ارنا چاہتا ہے۔ مردعور توں کے لیے خاص رغبت رکھتا ہے۔ مرد کے برعکس عورت ایک ہی مرد کے ساتھ وقت گز ارنا چاہتی ہے بشر طیکہ وہ مردا سے ٹھیک سے تحفظ فراہم کر سکے اور اُس کی عز سے نفس کا بھی خیال رکھے۔ لیکن مردا یک عورت سے سکون اور جنسی لذت طنے کے باوجود مزید عور توں سے تعلق کا خواہش مند رہتا ہے۔ مرد کی اتھ تو ت سکون اور جنسی لذت طنے کے باوجود مزید عور توں سے تعلق کا خواہش مند رہتا ہے۔ مرد کی اتی رغبت کی میں نا ورجنسی لذت طنے کے باوجود مزید عور توں سے تعلق کا خواہش مند رہتا ہے۔ مرد کی اِسی رغبت کی میں نا ورجنسی لذت طنے کے باوجود مزید عور توں سے تعلق کا خواہش مند رہتا ہے۔ مرد کی اِسی رغبت کی میں نا ورجنسی لذت طنے کے باوجود مزید عور توں سے تعلق کا خواہش مند رہتا ہے۔ مرد کی اِسی رغبت کی میں نا ورجنسی لذت طنے کے باوجود مزید عور توں سے ساح کی اخواہ ش مند رہتا ہے۔ مرد کی اِسی رغبت کی میں نا ورجنسی لذت طنے کے باوجود مزید عور توں کے ساتھ صحبت میں سکون اور خوش میں آتی ہے۔ وہ وزیاد میں نیں آتی ہے ہور توں کے ساتھ تعلق تائم کرنے کے بار سے میں پُر اُمید رہتا ہے۔ اُسے غم رہتا ہے کہ وہ ماضی میں نہیں آئے۔ پھر اُتی ہے میں ڈر رہتا ہے کہ عور توں کے ساتھ اور توں کے ساتھ تعلق تائم کرنے کے مواقع میں نہیں آئے۔ پھر اُسی تھاتی قائم نہ کر سکا یا یہ کہ اُسے زیادہ عور توں کے ساتھ تعلق تائم کرنے کے مواقع میں نہیں آئے۔ پھر اُسی تھات تائم کرنے کے بار سے میں پُر اُمید رہتا ہے۔ اُسے غم رہتا ہے کہ وہ قائم میں نہیں آئے۔ پھر اُسی تھاتی تائم کر نے کے بار سے میں پُر اُمید رہتا ہے۔ اُسے غم رہتا ہے کہ وہ قائم کر نے کے مواقع میں نہیں آئے۔ پھر اُسی کے میں تھر توں کے ساتھ وہ تھا ہے۔ مور توں کے ساتھ ورتوں کی میں ہوں کی کے میں تو تا ہے ہیں کے کے مور توں کے ساتھ میں ہوئی رخب نہ پڑ جاتے یا ہے کہ مورتوں کی میں ہو ہو کی ہے۔ میں تھر تا ہے۔ میں کہ میں ہو ہو کی ہے دی ہو ہو کی ہے کور توں کے میں تھ ہو ہو ہو ہوں کی ہے ہو ہو ہوں ہے۔ میں کہ میں ہوں ہوں کے میں ہے ہوں ہوں کی ہے ہو ہو کی ہے۔ میں ہوں تی ہے ہوں ہے کے ہوں ہو ہو ہوں کی ہے ہو ہوں ہوں ہے ہے ہوں ہوں کی ہے ہ

آپانسانی تاریخ اُٹھا کرد کی لیں آپ کوتمام تر انسانی تاریخ اِنہی ۲۷رغبتوں کے گرِ دھوتی نظر آئے گی۔ اِسی طرح آپ ادب یا شاعری کی کوئی بھی چیز پڑھ لیں۔ وہ بھی اِن ۲۷رغبتوں کی وجہ سے جنم لیتی ہوئی محسوں ہوگی۔ آپ اپنی تخصیت یا اپنے اِرد گرِ دسی بھی فر دکی شخصیت کا جائزہ لیں آپ کو اِن کے تمام اعمال ، گفتگوا در مستقبل کا لائحة عمل اِنہی ۲۷ رغبتوں کے تانے بانے سے بُٹے ہوئے نظر آئیں سے ۔

# ۱۸. دل و دماغ

ہر طرف زرق برق لباس میں لوگ گھوم رہے ہیں۔ شامیانے کے باہر گاڑیوں کا اژ دہام ہے۔ شامیانے کے اندرر لیٹی غلاف والی کر سیوں پر بیٹھے لوگ دلہن کود کھر رہے ہیں جو سیٹی پر بیٹھی اپنی کرن سے باتیں کررہ ہی ہے۔ گھر سے مہمان خانے کا دروازہ تھلتا ہے اور لڑکی کی ماں بڑے فخر سے مٹینٹ تلے جن عور توں کو اندر آنے کا اشارہ کرتی ہے۔ اُس کی دعوت پر عورتیں پلک جھیکنے میں کھڑی ہوجاتی ہیں اور مہمان خانے کی طرف دوڑ لگا دیتی ہیں۔ مرد پیچھے ہاتھ ملتے اپنی قسمت پر افسوس کرتے ہیں کھڑی ای نہیں بھی یہ خانے کی طرف دوڑ لگا دیتی ہیں۔ مرد پیچھے ہاتھ ملتے اپنی قسمت پر افسوس کرتے ہیں کہ کا ش انہ ہیں بھی یہ دیدار نصیب ہوتا۔ مہمان خانے میں سے صوفے کر سیاں پہلے ہی نکال دی گئیں تھیں اب وہ اں کمرے کے نیچ میں ایک بڑی سی میز پڑی ہے جس کے گر دشا دی میں آئی عورتیں ایک جمع کی صورت میں جن ہیں۔ دُور سے یوں لگتا ہے جیسے کھا نا گھل گیا ہولیکن کسی کے ہاتھ میں نہ تو پلیٹ ہے نہیں مندی ہو ہوا ہو ہو ہا کمرے میں۔ دُور سے یوں لگتا ہے جیسے کھا نا گھل گیا ہولیکن کسی کے ہاتھ میں نہ تو پلیٹ ہے نہیں مندی ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو میں۔ دُور سے یوں لگتا ہے جیسے کھا نا گھل گیا ہو لیکن ایسا بھی نہیں اور نہ ہوں ایک جُرج کی میں جن میں۔ دُور سے دی لگتا ہے جیسے کھا نا گھل گیا ہو لیکن کسی کے ہاتھ میں نہ تو پلیٹ ہے نہیں مندی میں جن میں۔ دُور سے یوں لگتا ہے جیسے کھا نا گھل گیا ہو لیکن کسی کے ہاتھ میں نہ تو پلیٹ ہے نہیں مندی کی جن میں۔ دُور سے ایک بڑی کی جیز دیکھر ہی جی سے نہاں ایں بھی نہیں اور نہ ہی وہاں کوئی وعظ ہور ہا ہے۔ میں۔ میز پر رکھا لڑکی کا جہز دیکھر ہی جی سے میں ایک ایسا بھی نہیں اور نہ ہی وہں کوئی وعظ ہور ہا ہے۔ میں میز پر رکھا لڑی کا جہز دیکھر ہی جی سے میں اری مردانہ گر م کپڑ سے اور اور چی خانے میں استعال میں میں نہ میں ہو نے بیں۔ تمام عور تیں ان سب چیز وں کو دیکی ہیں۔

ہم ہندو پاک کی اِس شادی سے کرہ ارض کی دوسری طرف امریکہ کی ایک شادی پر چلتے ہیں جہاں میاں ہیوی پہلے کورٹ میں جاتے ہیں اور ایک قانونی دستاویز پر دینخط کرتے ہیں۔ اِس دستاویز پر لکھا ہے کہ طلاق کی صورت میں مردعورت کو اپنی آدھی جائداد دے گا۔ اُس کے بعد یہ دونوں چر بچ (Church) جاتے ہیں جہاں بہت سے لوگوں کی موجودگی میں مردعورت کو ایک قیمتی ہیرے کی انگوشی پہنا تا ہے۔ جوں ہی پادری شادی کی رسم کمل ہونے کا اعلان کرتا ہے لڑکی ے عزیز وا قارب اِس کے پاس جا کراُس کی انگلی میں چیکتی انگوشی کو نوش اور چرت سے دیکھنے لگتے ہیں۔

اییا کیوں ہوتا ہے؟ لوگ شادی کے موقع پرزیوراور کپڑ ہے کیوں دیکھتے ہیں؟ وہ کیوں شادی کے موقع پر جائیداد کا بٹوارہ کرتے ہیں؟ اِس کی وجہ یہ ہے کہ ہماری رغبتیں ہمارے عمل کوجنم دیتی ہیں۔ انسان آج تک کوئی ایساعمل نہیں کر سکا جس کے پیچھے کوئی رغبت نہ ہواورا یہا بھی بھی نہیں ہوا کہ کوئی طاقتور رغبت کسی جذبے کے ملاپ سے تخایق ہواور وہ کسی عمل کی صورت میں نمودار نہ ہو۔رغبت اور جذبے کے

ملاب سے جو چیز پیدا ہوتی ہے وہ ہے محرک اور ہر محرک کسی نہ کسی عمل کو جنم ویتا ہے انسانی نفسیات کے اِس پہلوکو اُجا گر کرنے کے لیے ہم ایک فارمولے کا سہارا لیتے ہیں۔ اور وہ یہ ہے۔ D = E x A یہاں D سے مراد محرک (Drive) ہے۔ جبکہ E کا مطلب جذبہ (Emotion) اور A کا مطلب ہے رغبت (Aspiration)۔

محرک ہماری شخصیت بھی ہے اور ہما را ارادہ بھی۔ انسان کے مل کو سیحف کے لیے محرک کو سیحف ضروری ہے اور محرک اُس وقت تک سیحھ میں نہیں آ سکتا جب تک جذبہ اور رغبت سیحھ میں نہ آئیں۔ ہر انسان کا ممل اُس کے محرک کی وجہ سے ہوتا ہے جو اُس کے جذبات اور رغبتوں کے اظہار کا ذریعہ ہے۔ چونکہ محرک کا انحصار جذبات اور رغبتوں پر ہے اِس لیے انسان کے محرکات اُتے بھی طاقتو رہوں گے جتنے اُس کے اِس فار مولے میں جذبات مضبوط ہوں گے۔ اِسی طرح جوں جوں ترخیوں میں اضافہ ہوتا جائے گا محرکات میں اضافہ ہوتا جائے گا۔

جن تر غیبات کا جذب طاقتور ہوتا ہے وہ زیادہ طاقتور محرک کوجنم دیتا ہے۔ بی محرک دوسری کمر ور تر غیبات پر حاوی آجاتا ہے۔ ممکن ہے ہم کسی ایک ترغیب کی وجہ سے پیدا ہونے والے محرک کے تحت کا م کرر ہے ہوں یا کا م کرنے پر مجبور ہوں لیکن ایک دوسرا محرک جو پہلے محرک سے زیادہ طاقتور جذبہ درکھتا ہو ہمارے پہلے عمل پر حاوی ہوجائے یا اُس میں پہلے سے زیادہ طاقتور ترغیب کا رنگ جھلکنے لگے۔ اب ہم واپس چلتے ہیں شادی کی دوتقر یبات میں جن کا ذکر ہم نے اِس باب کے شروع میں کیا تھا۔ شادی کا انعقاد تو میاں بیوی کی رغبت کی وجہ سے ہور ہا ہے۔ میاں بیوی کی رغبت جسمانی تحفظ اور پھر عزت نِفس کے تو میاں بیوی کی رغبت کی وجہ سے ہور ہا ہے۔ میاں بیوی کی رغبت جسمانی تحفظ اور پھر عزت نِفس کے تو میاں بیوی کی رغبت کی وجہ سے ہور ہا ہے۔ میاں بیوی کی رغبت جسمانی تحفظ اور پھر عزت نِفس کے تو الے سے بنیادی رغبت کی وجہ سے ہور ہا ہے۔ میاں بیوی کی رغبت جسمانی تحفظ اور پھر عزت نِفس کے تو الے سے بنیادی رغبت کی وجہ سے ہور ہا ہے۔ میاں بیوی کی رغبت جسمانی تحفظ اور پھر عزت نِفس کے تو الے سے بنیادی رغبت کی وجہ سے ہور ہا ہے۔ میاں بیوی کی رغبت جسمانی تحفظ اور پھر عزت نِفس کے تو الے سے بنیادی رغبت کی وجہ ہیں ہیں ال اور ہیر ے جواہرات کی ۔ یہ دورغتیں دنیا کے دونوں سروں پر رخب والے لوگوں میں اتی مضبوط ہیں کہ ان کا اظہار اپنے اپنے طریقہ سے وہاں کے لوگوں کی شادی میں نظر تر اہ ہے۔ یوں انسان اپنی ایک رغبت کی وجہ سے کسی دوسر کی ترغیب کا مملی مظاہرہ کرتا ہے۔ میں نظر کی رغبت رکھنے والا شخص سواری کی رغبت قطعی طور پر نہ رکھتا ہو۔ لیکن آپ دیکھیں گے کہ وہ کی تی وریں ہیں واری کے لیے ضروری ہے۔ یہی اصل مسئلہ ہے کہ محرک اور عمل کے تعلق کا پتہ چلانا مشکل کام ہے۔ انسان عمل کرتے وقت ایپ محرک کو پھپانے میں اکثر کا میاب رہتا ہے۔ مثلاً ایک امیر شخص ایک خوب صورت مکان تعمیر کروارہا ہے جس کی اُو خچی اُو خچی دیواریں اور مضبوط درواز ے دور سے ہی نمایاں ہیں۔ ایسا لگتا ہے کہ اُس کے اِس عمل کا محرک مکان کی رغبت ہے لیکن ممکن ہے ایسا نہ ہو۔ ہو سکتا ہے کہ میڈ خص شدید جسمانی عدم تحفظ کے خوف میں مبتلا ہوا در میں منبوط مکان اُس کے اِس خوف سے نجات حاصل کرنے کے لیے ہوجس کا ذکر اُس نے کہی کسی سے نہ کیا ہو یہاں تک کہ اپنی ہوی سے جسی نہیں جو چالیس سال سے اُس کی ساتھی

کیا ہم ایسے خص کو بے وفا کہ سکتے ہیں جس نے اتنام ہنگا اور خوبصورت مکان بنانے کا اصل محرک اپنی بیوی کوبھی نہ بتایا ہو۔ شایذ نہیں۔ کیونکہ ممکن ہے کہ بچپن میں وہ لوگ ایسے علاقے میں رہتے ہوں جہاں چوری اورڈا کہ زنی عروج پر تھے۔ اُس کا خاندان غیر محفوظ تھا اورڈ اے کے خوف میں مبتلا تھا۔ وہاں سے جسمانی عدم تحفظ کا خوف اُس میں پیدا ہوا اور آج تک اُس کے اندر موجود ہے لیکن اُسے یاد بھی نہیں۔ اب یہی جسمانی عدم تحفظ ایک محرک کے طور پر سامنے آیا ہے جود کیسے میں مکان کی رغبت کا مظاہرہ معلوم ہوتا ہے۔

انسانی محرک کی یہی بات دلچ پ ہے کہ اُس کا کوئی نام نہیں ہوتا۔ محرک کی وجہ سے ایک عمل جنم لیتا ہے اور وہ ہے ایک مضبوط مکان بنانے کا بہیں صرف عمل نظر آتا ہے کیونکہ محرک خود کو بے نام اور پوشیدہ رکھتا ہے۔ اِس کے ذریعے انسان کی رغبت اور جذبات تک پہنچا جا سکتا ہے۔ جبکہ انسان کی کوشش ہوتی ہے کہ اُس کی رغبت اور جذبات کسی کونظر نہ آئیں۔ جب محرک خود کو بے نام اور پوشیدہ درکھتا ہے تو اِس سے رغبت اور جذبات کی رغبت اور جذبات کسی کونظر نہ آئیں۔ جب محرک خود کو بے نام اور پوشیدہ درکھتا ہے تو اِس اور ۵ جذبات کو سجھنا کوئی مشکل کا منہیں۔ انسان کی کا رغبتیں اور ۵ جذبات ہی یہ چید گی ہے ور نہ کا رغبتوں ر ہیں گے۔ لیکن ہر دور میں حالات، ایجا دات اور معاشرت کی وجہ سے دقوع پذیر ہو نے والے اعمال میں فرق پڑجا تا ہے۔ مثلاً ایک دور تھا جب پانی کی رغبت میں انسان دریا وَں کے کنارے آباد ہوتا تھا۔ وہ ا پن استعال کے لیے پانی جن کر تا تھا۔ پھر اُس کی کو کو میں کھودنا شروع کردیے۔ لیکن آ ج کے دور میں

پانی کی رغبت سے ہی انسان پانی کی ہوتل خریدتا ہے اور پانی صاف کرنے کے پلانٹ ایجاد ہوئے ہیں۔ لیکن انسان کے محرک سے ہوتے ہوئے رغبت اور جذب تک پنچنا کیوں ضروری ہے؟ اِس کی دواہم وجوہ ہیں۔ایک تو خود شناسی لیعنی انسان اینے اعمال کا تجزیر کرکے یہ فیصلہ کر سکے کہ اُس کا کون ساعمل کیس رغبت اور اُس سے وابستہ کیس جذبے کی وجہ سے وجود میں آیا ہے۔ایسا کرنے سے انسان اینے جذبات اور رغبتوں کوقا ہوکر کے اینے رویتے کو بہتر بنا سکتا ہے۔

ایک فرد بڑے بینک بیلنس کا خواب دیکھتا ہے۔ اِس کی کوشش ہے کہ اُس کے پاس ایک خطیر رقم جمع ہوجائے۔ اُس کی بیخوا ہش جنون کی حدکو پھو رہی ہے۔ وہ خودا پنی اِس خوا ہش سے پر بیثان ہے لیکن اِس مقصد کے لیے عمل جاری رکھتا ہے۔ اب دیکھنا بیہ ہے کہ اِس عمل کا محرک کون سی رغبت اور جذبہ ہیں۔ کیا بڑے بینک بیلنس کی خوا ہش، دولت کی رغبت سے جنم لے رہی ہے؟ کیا اِس کی وجہ دولت کی لذت ہے یا متقتبل میں دولت نہ ہونے کا خوف؟ اگرانسان رغبت اور جذبے جاتے ہو وہ گو ہوں ہی کہ کا محرک کون سی رغبت اور جذبہ دریا کے مرچشم تک پہنچ گیا۔ بیخود شناسی کا ایک مرحلہ ہے۔

ممکن ہے کہ بینک بیلنس بڑھانے کامحرک نفذی کی براوراست رغبت نہ ہو بلکہ اولا دکی رغبت ہو۔انسان کواپنی اولا د کی مفلسی کا خوف ہواور دولت اُس خوف سے نجات حاصل کرنے کا ذریعہ۔ یا پھر اپنے دشمن سے بہتر نظر آنے کی رغبت ہو۔اُسے ریسوچ کرلذت محسوس ہوتی ہو کہ اُس کے پاس دشمن سے زیادہ دولت ہے۔ اِس صورت میں اُس کی ساری دولت دراصل دشمن کی رغبت کے تحت ہی آئے گی ۔ اِس علم کی دوسری اہمیت اِن لوگوں نے لیے ہے جن کا کا مانسانوں کی نفسیاتی یا ذاتی سطح پر مدد

کرنا ہے۔ صحت ، نفسیات اور تعلیم جیسے اہم شعبوں میں ہمیں اکثر ایسے مواقع پیش آئے ہیں جہاں آیک انسان کے سی غلط عمل یائر ے رویے کو درست کر نا ضروری ہوتا ہے۔ دس سال کا ایک بچہ دوسر ے بچوں پر پانی چینکتا ہے۔ ایک ماہر نفسیات کے پاس ایک مریضہ ہے جس کا دل کسی کا م میں نہیں لگتا اور دہ اکثر روتی رہتی ہے۔ ایک ماہر طب کا مریض بلڈ پر یشر کا شکار ہے اور کسی کی ذرا سی غلط بات اُس کے بلڈ پر یشر کو بڑھانے کا موجب بنتی ہے۔

اِنصورتوں میں اگر ماہرین چاہیں کہ اُن سے منسلک افراد ٹھیک ہوجا نمیں تو اِس کے لیے اُنہیں محرکات سے ہوتے ہوئے جذبات اور رغبتوں تک پہنچنا ہوگا۔ اِس کے بغیر اُن کا علاج ممکن نہیں

ہوگا۔ مثلاً بچے کوڈا نٹنے یا سزا دینے سے ممکن ہے وہ دوسرے بچوں پر پانی پھیکنا بند کرد لیکن وہ اب چوری شروع کردے۔ اگر بہم سزا دینے سے پہلے مید یہ تجز میکریں کہ بچہ پانی کیوں پھیکتا ہے تو شاید مسلے کا حل آسان ہوجائے۔ ممکن ہے بچہ کی عزت نفس کی رغبت متاثر ہوئی ہو۔ یہاں ہمیں عزت نفس سے وابستہ بہت ساغم لیٹا نظرآئے جو گھر میں ماں باپ کی عدم توجہ کا نتیجہ ہو۔ توجہ اور اہمیت سے بچے کی عزت نفس کی رغبت میں سے نم کا جذبہ کم ہوگا۔ اُسے زت کی لذت میں آئے گی جسے وہ دوسروں پر پانی پھیک

ایس طرح وہ لڑکی جولوگوں سے ملنے کی خواہش نہیں رکھتی اور روتی رہتی ہے اپنی دوست کی ناراضی سے نم زدہ ہو۔ یا پھرا سے بیخوف ہو کہ اُس کے سب دوست اُس کا ساتھ چھوڑ دیں گے۔ دوست کی رغبت اور اُس سے وابستہ خوف یا نم اتنا بڑھ جائے کہ وہ لڑکی کنارہ کشی کرلے اور روتی رہے۔ اُس صورت میں اس کاحل صرف بیہ ہے کہ دوست کی رغبت سے وابستہ غیر ضروری جذبات کو اعتدال پر لایا جائے اُس میں خوف اور نم کے جذبے کو کم کرنے کے لیے دوست سے ملنے والی لذت اور اِسی رغبت سے وابستہ اُمیداور انعام کو بڑھایا جائے۔

یہاں خاص طور پرایک عمل کا ذکر ای حوالے سے بہت موز وں ہے جولڑ کیوں میں دیکھنے کوملتا ہے اور وہ ہے ہسٹر یا کا عمل ۔ ہسٹر یا یوں تو کٹی قسم کا ہوتا ہے لیکن اِن میں سے وہ قسم عموماً دیکھنے میں آتی ہے جس میں کوئی لڑکی کسی جسمانی مرض میں مبتلا نہ ہوتے ہوئے بھی وقتی طور پراپنے حواس کھویڈ تھتی ہے۔ ہسٹر یا نے محرک کو دیکھا جائے تو اِس کے پیچھے ہمیں سان ، والدین یا شو ہر کی رغبت ہی نظر آتی ہے۔ لڑکی کو درکھ ہوتا ہے کد اُسے سان مرض میں مبتلا نہ ہوتے ہوئے بھی وقتی طور پراپنے حواس کھویڈ تھتی ہے۔ درکھ ہوتا ہے کد اُسے میں عزت نہیں ملتی ( ہسٹر یا زدہ لڑکیاں عام طور پر دوسروں سے زیادہ ذہن ہوتی میں ) یا پھر اسے خوف ہوتا ہے کد اُس کو اچھا شو ہر میں نہیں آئے گا یا وہ اپنے والدین کی رغبت سے ملئے والی لذت سے محروم ہوتی ہے۔ اِسی طرح بلڈ پر یشر جھی رغبت کی وجہ سے پیدا ہونے والے محوال میں سے ایک اہم عمل ہے۔ بلڈ پر یشر کے محرکات آج کے دور میں زیادہ تر نفسیاتی ہیں۔ بلڈ پر یشرزیا دہ لوگوں میں جن محرکات کی وجہ سے ہوتا ہے وہ رغبتوں اور جذابات سے تعلق رکھتے ہیں نہ کہ جسمانی امراض سے۔ جن محرکات کی وہ بلڈ پر یشر کی وجہ سے نم ، خوف یا دونوں کا شکار ہوجا تا ہے اور یوں اُس میں جو مرک جن محرکات ہے وہ بلڈ پر یشر کا سب بنتا ہے۔ مثلاً انسان اسے خاندان کے بارے میں خوف کا شکار ہوجا

ے اِس میں اُمیداورلذت کم ہوجا نمیں اور بیدوجہ بن جائے اُس کے بلڈ پریشر کی۔ یا پھر کوئی شخص تجارت سے وابسة ہواور پے در پے خساروں سے ملنے والے غم کے باعث وہ بلڈ پریشر کا شکار ہوجائے ۔ جیسا کہ ہم نے پہلے ذکر کیا ہڑمل کے پیچھے ایک محرک، ہر محرک کے پیچھے کوئی رغبت اور ہر رغبت سے وابسة کوئی جذبہ ضرور ہوتا ہے۔لیکن بیضروری نہیں کہ مک سے جس رغبت اور جذبے کا اظہار ہواصل میں بھی وہی رغبت اور جذبہ کار فرما ہو۔

اس نکته کی وضاحت کے لیے ہم مثال لیتے ہیں مذہبی پیشوا اور مذہبی رسوم کی۔ کسی مذہبی تقریب میں خدا کا ذکر کرتے کرتے ایک مذہبی پیشوا کی آنکھ سے آنسو بہنا شروع ہو گئے روتے روتے اُس کی پچکی بند ھ گئی۔ اُس نے جرائی آ واز میں خدا کو پکار پکار کرالتجا کی اور دیکھنے والوں کو محسوں ہوا کہ خدا اُس کا رہنما ہی نہیں دوست ہے۔ ایسی صورت میں بظاہر وہ رہنما دوست کی رغبت میں آ ہ وزاری کر تا نظر آتا ہے۔ لیکن اصل میں ممکن ہے ایسا نہ ہو۔ انسان کی اصل رغبت رتبہ کی ہواور اُسے لذت کی اُمید ہوک لوگوں کے سامنے بزرگ اور متی نظر آنے سے اُس کے رتبے میں اضافہ ہوگا۔ معاشرتی رغبتیں اور اُن سے متعلقہ جذبات کی متعین تعداد میں نہ اضافہ ہوا ہے نہ ہی تبد یلی آئی ہے۔ لیکن اِن رغبتوں اور جذبات کی وجہ سے جنم لینے والے اعمال لامحدود میں۔ ہر معاشرہ اور ماحول میں اقتصادی درجہ رکھنے والافرد اُن تر غیبات اور جذبات کے زیرا ثرائی چسمانی قوت اور ذہنی استعداد کے مطابق کی کرتا ہے۔

زراعت ایس کے لیے ایک اچھی مثال ہے۔زراعت ایخ آغاز سے لے کرائی تک بہت سے ادوار سے گزری ہے۔ ہل چلانے کے عمل کو ہی لے لیجے۔ انسان نے زراعت کے زیر اثر اس اُمید پر کہ اُسے فصل حاصل ہوگی پہلے ہل چلانے کے لیے خودکوا سنتعال کیا پھر جانوروں کو اور آج اِس مقصد کے لیے مشینوں کا استعال کرتا ہے۔ لیکن آج بھی دنیا کے بہت سے علاقے ایسے ہیں جہاں انسان اپنی ذات یا جانوروں کو ہل چلانے کے لیے استعال کر رہا ہے۔ دوسری طرف تر تی یا فتہ مما لک میں سائنسی تر تی کی ہدولت اِس عمل میں بہت سی تبد یلیاں آرہی ہیں اور آتی رہیں گی۔

دل میں پیدا ہونے والے محرکات انسانی ذہن کو حرکت دیتے ہیں اور یوں دماغ اور دل کے تعلق کا جو سلسلہ دماغ کے مشاہدے سے شروع ہوتا ہے تجزیبہ، نتیجہ، ترغیبات اور جذبات کو جنم دیتا ہوا دوبارہ دماغ سے وابستہ ہوجا تا ہے۔اب بید ماغ کا کام ہے کہ وہ دل میں پیدا ہونے والے محرکات کے

عین مطابق عمل کرے۔وہ دماغ جس نے دل کوتر غیبات سے آشنا کر کے اپنی برتر ی کا شوت دیا تھا دل کے پیدا کردہ محرکات پرعمل کر کے دل کی غلامی کا ثبوت دیتا ہے۔ دل ود ماغ کا یتعلق ایک دائرے میں چلتا ہے۔ دماغ نے سیکھا، دماغ نے دل کوتر غیبات سے روشناس کیا۔ دل نے تر غیبات کے گر دجذبات کا جال بُن دیا۔ دل نے تر غیبات اور جذبات سے محرک کوجنم دیا اور محرک نے دماغ کو مک کرنے کا پابند کر دیا۔ انسانی شخصیت از ل سے اِس دائرے میں چل رہی ہے اور ابد تک اسی دائرے میں چلتی رہے گی۔

آخریں ہم ذکر کرتے ہیں اُن اعمال کا جو محرکات کی وجہ ہے جنم لیتے ہیں۔ ماہر سن نفسیات نے انسان کے اُن اعمال کو مختلف اقسام میں تقسیم کیا ہے۔لیکن دماغ کے زیر اثر ہونے والے اِن اعمال کی تقسیم کو جدید اور موثر طریقے سے واضح کرنے کا سہرا ہمارے نزد یک ہارورڈ یو نیورٹی کے پر وفیسر ہارورڈ گارڈ نر کے سرجا تا ہے۔ و ۹۹ کی میں پر وفیسر گارڈ نر نے ایپ بہت سے طلبہ کے ساتھ دماغ کے پیدا کردہ اعمال کو ۸ بنیادی اقسام میں تقسیم کردیا۔ اُن کے مطابق انسان کے اندر اِن ۸ بنیادی اقسام کے پیدا کردہ اعمال کو ۸ بنیادی اقسام میں تقسیم کردیا۔ اُن کے مطابق انسان کے اندر اِن ۸ بنیادی اقسام کے اعمال انجام دینے کی بنیادی اقسام میں تقسیم کردیا۔ اُن کے مطابق انسان کے اندر اِن ۸ بنیادی اقسام میں بی کمال فن کا مظاہرہ کر سکتا ہے۔ یہاں ہم ڈاکٹر گارڈ نر کی ۸ اقسام کے اعمال کا ذکر کرتے ہیں۔ انسان کا پہلاعمل دماغ میں ایک خواب یا خیال کی صورت میں اُجر تا ہے۔ وہ اپنے دماغ میں کوئی منصوبہ ہنا تا ہے یا آنے والے دور کی تبدیلی یا بہتر کی کود کھتا ہے۔ وہ کسی چیزیا دور کے قش و ڈگار بنا تا ہے۔ اِس خواب کو تعبیر تک پر پنچا نے کے لیے اپنے اندر موجود کمز دور یوں کا ادر اک کرتا ہے۔ اِس ہنا تا ہیں کی اور کر کر مان کا دماغ میں ایک خواب یا خیال کی صورت میں اُجر تا ہے۔ وہ اپنے دماغ میں کوئی منصوبہ کا جات ہو ہو کر میں ایک خواب یا خیال کی صورت میں اُجر تا ہے۔ وہ ای کی دور کے نفش و دیگار بنا تا ہے۔ اِس

دراصل محرک رغبت اور جذبات کا ایسا پیغام رسال ہے جو دل کی بات دماغ تک پہنچا کراپنا کا م<sup>خ</sup>تم کر دیتا ہے اور دماغ محرک کے پیغام کو پڑھ کر جو پہلاعمل کرتا ہے وہ خیال ہے۔اب دماغ <sup>س</sup>ک ن کسی طور پرز ودیا بد بر خیال کو مملی جامد پہنائے گا بیا یک پیچیدہ طریق کا رہے۔اب خیال کی طاقت مختلف طریقوں سے مختلف اعمال کا روپ دھارنا شروع کرے گی ۔ دلچیپ بات میہ ہے کہ بعض افراد نے دماغ میں آئے خیال کو سوچنے کے علاوہ کچھ بھی نہیں کیا اور اُن کا یہی سوچنا انہیں شہرت کی بلندیوں پر لے گیا۔ ایسے افراد میں سر فہرست آئن اسٹائن کی شخصیت ہے۔ آئن اسٹائن کو بچپن سے ایک ہی چز کی رغبت تھی اور

وہ تفاعلم۔ اُس کے علم کی نوعیت طبعیات سے تعلق رکھتی تھی اوراس رغبت کی لذت کی خاطر اُس نے طرح طرح کے مفروضے قائم کئے اور اُن کے بارے میں خیالات کو وسعت دینا شروع کر دی۔ دماغ میں خیالات کو وسعت ملتی گئی اُس کے مشاہدے میں بہت تی ایسی با تیں آئیں جو اُس کے خیالات کے عین مطابق تھیں۔ اِس سے اُس کے علم کی رغبت سے ملنے والی لذت میں اضافہ ہوا جس نے اُسے دماغ میں خیالات کو اور گہرائی سے سوچنے کی طاقت فراہم کی۔ آئن اسٹائن کے مشاہدے سے خیال تک کا بیدائرہ تیزی سے چلنا شروع ہو گیا اور یوں آئن اسٹائن دنیا کو نظریۂ اضافیت کی صورت میں وہ خیال دینے کے قابل ہوا جس نے طبعیات کی دنیا میں تہلکہ مچادیا۔

دماغ میں پیدا ہونے والے خیالات سے جو عام طور پر دوسرا دماغی عمل شروع ہوتا ہے وہ ہے زبان سے اظہار کا بچین میں تو انسان بیدا ظہار صرف بول کر کر تا ہے کین آگے چل کر اِس اظہار میں تحریر بھی اپنی جگہ بنالیتی ہے۔ پچھ ہی عرصہ میں انسان بیہ طے کر لیتا ہے کہ وہ اپنا ظہار بول کر کرنا پسند کر گایا لکھ کر یوں انسان زبان کے ذریعے اپنی دماغی صلاحیتوں کا استعال کرتے ہوئے عمل شروع کردیتا ہے۔ زبان کے ذریعے نیشر اور شاعری دونوں میں اظہار مکن ہے۔ پھر اِن دواقسام کے ذرائع میں بھی

ہوئے رائے سے انحراف کیا۔ اُنہیں روزِ قیامت رسول اللہ ﷺ کی ناراضگی کا خوف تھا۔ اُنہیں رسول اللہ صلاق عاصلہ کی ذات کے مارے میں سوچ کرلذت ماتی تھی چرانہیں اُ میر تھی کہ قیامت کے دن رسول التعاقیہ کی صحبت کا انعام میسراً ئے گا۔ رہنما کی اِس رغبت اور اُس سے پیدا ہونے والےا تنے طاقتور جذبات نے ایک اور رغبت کوجنم دیا۔ اُنہوں نے رسول النطان کی امت کوا ینا قبیلہ نہیں بلکہ خاندان شمجھااور یوں د نیا کے تمام مسلمانوں کے لیے وہ رغبت پیدا کر لی جو عام لوگوں میں اپنے قریبی رشتے داروں کے لیے ہوتی ہے۔جتنی شدید محبت اُنہیں اپنے رہنما علیک سے تھی اُتنی ہی شدید محبت اُنہیں اُن کی امت سے ہوگئی۔ اِس رغبت کے تحت اُنہیں امت مسلمہ کے بارے میں سوچ کرلذت ملنے لگی وہ اُن کی نشاقہ ثانیہ کے مارے میں پُر اُمید ہو گئے۔اُن کے لیے مسلمانوں کاعروج ایک انعام تھا جس کی اُنہیں آرزوتھی۔ لیکن سب سے بڑھ کر اُن کومسلمانوں کے زوال کا شدید دکھتھا۔ رہنمااور خاندان کی رغبتوں سے اُٹھنے والے حذبات کا غمار شعلوں میں تبدیل ہوگیا۔ یہ شعلے اُن کے دماغ میں خیالات کو پیدا کرنے کے محرک ین گئے۔ان دورغبتوں سے پیدا ہونے والے حذبات کی شدت اتنی زیادہ تھی کہ علامہا قبالؓ کے د ماغ میں خیالات ایک دریانہیں بلکہ بچرے ہوئے سمندر کی صورت میں موجزن ہونے لگے۔ اِن خیالات کا اظہاراُنہوں نے شاعری کی صورت میں کرنا شروع کیا۔ خیالات اپنے طاقتور تھے کہ شاعری کی صورت میں ڈھلتے ڈھلتے ایپاز بردست د ماغی عمل شروع ہوجا تا کہ علامہ بےخود ہوجاتے۔لہذاا قبالؓ کی زیادہ تر شاعری بےخودی کے عالم میں وجود میں آئی۔ زبان ایک بنیادی صلاحت ہے ۔ اِس صلاحت کا ایک بنیادی معیار حاصل کرنا ہر فرد کی ضرورت ہے۔ پھر آج کے دور میں جس تیزی سے معلومات میں اضافہ ہور ہا ہے زبان کی اہمیت کئی گنا بڑھ گئی ہے۔اب توعمل کوئی بھی ہوزمان کی صلاحت کے بغیر ممکن نہیں ہوتا۔ اِس حوالے سے زبان کی صلاحت بر گفتگو کرنا نا گزیر ہے لیکن کتاب کی طوالت کے خوف سے ہم نے پہضمون کتاب کے آخر میں درج کیا ہے۔

مسلمانوں کے احیاء کی سنتقبل میں جب بھی تاریخ لکھی جائے گی تو اُس کا نظطۂ آغاز بیسویں صدی ہی تصور ہوگا۔علامہ اقبالؓ کے علاوہ بیسویں صدی نے دواورایی مسلم شخصیات کوجنم دیا جن کے اندررہنما اور مسلم خاندان کی وہی دورغتیں موجود تھیں جن کا وجود علامہ اقبالؓ اپنے اندرر کھتے تھے۔دنیا کی عظیم ترین شخصیت کے لیے رہنما کی رغبت رکھنا اور پھر اُس کی امت کے لیے خاندان کی رغبت دوالیی

طاقتور رغبتیں ہیں کہ جہاں بھی اور جب بھی مسلمانوں میں پیدا ہو کیں انہوں نے انقلاب ہر پا کر دیا۔ اور جن دو شخصیات کا ہم ذکر کرنے چلے ہیں اُنہوں نے بھی ایسے ہی انقلاب ہر پا کیے ہیں لیکن اُن کے ذکر سے پہلے ہم چلتے ہیں ہارور ڈگارڈ نرکی تیسری دماغی صلاحیت کی طرف جس کا استعال انسان رغبتوں کے زیرِ انر کرتا ہے۔ بید دماغی صلاحیت ہے انسانی تعلق کی ، انسان اس صلاحیت کی بدولت لوگوں سے تعلق بناتا ہے۔ اُنہیں اپنی بات سمجھا تا ہے اور اُن کی بات سمجھتا ہے۔ اِسی صلاحیت کی حامل لوگ دوسرے الوگوں کے دل میں اُتر نے کی صلاحیت ہے انسانی تعلق کی ، انسان اس صلاحیت کی بدولت لوگوں سے تعلق نیز ہوجاتے ہیں۔ اُنہیں اپنی بات سمجھا تا ہے اور اُن کی بات سمجھتا ہے۔ اِسی صلاحیت کے حامل لوگ دوسرے تیز رہوجاتے ہیں۔ اُنہیں لوگوں کو جماعت میں منظم کر کے اُن سے کام لینا آتا ہے۔ اُن کی بات میں وزن ہوتا ہے۔ خیال اور زبان کے ساتھ اِس دماغی صلاحیت کے لوگ اُن کے لیے اپنی جان اور گھریا رتک قربان کرنے کو کے ہاتھوں بڑے بڑے انقلاب بر پا ہوتے دیکھتی ہے۔ اور یہی انقلاب بر پا کتے ہیں ویں مدی کی دوظیم

مولا نا الیاس کا تعلق ہند سے تھا۔ علامہ ا قبالؓ کی طرح وہ بھی رسول الله طلیق سے بے پناہ محبت کرتے تھے اور امت کو رسول الله طلیق کی رہتے سے بھلکتے دیکھ کر آبدیدہ ہوجاتے اور یوں رغبتوں اور جذبوں کے اِس ملاپ سے اُن کے دماغ میں نئے خیالات نے جنم لیا۔ اُن کے دل سے پیدا ہونے والے محرک کی شدت اُس وقت انتہا کو پنجی جب وہ رسول الله طلیق کے روضہ مبارک پر حاضری دینے گئے اور وہیں سے اُن کو ''تھم' ملا کہ'' واپس ہندوستان جاؤ۔ اور'' کام'' شروع کرو۔ واپس آکر اُنہوں نے اپنے علاقے کے اُن پڑھاور غریب عوام کو اسلام کا کا م کرنے کے لیے تیار کر ناشروع کیا۔ وہ اُنہوں نے اپنے علاقے کے اُن پڑھاور غریب عوام کو اسلام کا کا م کرنے کے لیے تیار کر ناشروع کیا۔ وہ اوگ جودن میں روزی کما کررات کو اپنے خاندان کا پیٹے بھرتے تھا پنے کا م کان اور گھر بارچورڈ کرمولانا الیاس کے بتائے ہوئے طریقے پر تبلیخ کرنے چلے گئے ۔ لوگوں کو ایک خطریقہ پر کام کے لیے تیار کر ناشروع کیا۔ وہ شروع کردہ یہ کام ای روت کا پڑھاور غریب عوام کو اسلام کا کا م کرنے کے لیے تیار کر ناشروع کیا۔ وہ الیاس کے بتائے ہوئے طریقے پر تبلیخ کرنے چلے گئے ۔ لوگوں کو ایک خطریقہ پر کام کے لیے تیار کر نا شروع کردہ یہ کام ہوت دنیا گی سب سے بڑی تر کے انسانی تعلق کا بہت بڑا ہاتھ ہے۔ مولا نا الیاس کا شروع کردہ یہ کام ای وقت دنیا گی سب سے بڑی تر جارتی میں ہوا۔ اُن کی رہنا کی م مینے کا وقت دینے والے لوگ خالبالا کھوں میں ہیں۔ یوسب مولا نا الیاس کی سر پر تی میں ہوا۔ اُن کی رہنمائی میں شروع ہونے والا دلیل ہے: خیال، زبان اورانسانی تعلق۔ مولا ناالیاس نے ان تین دماغی صلاحیتوں کواستعال کر کے ایک عظیم الثان انقلاب بر پا کیا لیکن اُن کا انقلاب انفرادی اور پھر معاشرتی ہے۔ جبکہ بیسویں صدی میں ایک شخصیت ایسی بھی گزری ہے جس کی انتہائی گہری اور طاقتور رغبتوں نے انتہائی بلند ذہنی صلاحیتوں کو جنم دیا اور اُس نے اِس صدی کا سب سے بڑا انقلاب بر پا کیا۔ می شخصیت ہے امام خمینی کی ۔ ایران میں اُن کا انقلاب انفرادی، ساجی، اقتصادی اور سیاسی طرح پر حیرت انگیز تبدیلیاں لانے کا موجب بنا۔

امام خمینی کی تر غیبات کیاتھیں؟ بلاشبداتنی بڑی شخصیت کے بارے میں کوئی ایک رائے قائم نہیں ہو سکتی لیکن اگر ہم بید نہن میں رکھیں کہ وہ نہ صرف ایک جید عالم سے بلکہ علم میں ڈونی گفتگو کرتے تصوفو بلا شبہ ہم بیہ کہ سکتے ہیں کہ اُن کی ایک بہت طاقتو روغبت تو علم کی ہوگی۔ اُن کے نظریات سے دوسرا اندازہ جو ہم لگا سکتے ہیں وہ بیہ ہے کہ اُن کی عزتِ نفس کی رغبت بہت مضبوط تھی۔ پھر ہم آتے ہیں اِس حقیقت کی طرف کہ وہ اہل بیت سے بہت محبت کرتے تصاور چوں کہ محبت کا تعلق ہی رغبت سے ہو ہم اُن کی اہل بیت سے محبت کو رہنما کی رغبت شار کرتے ہیں۔ اِن کے علاوہ ایران کے غریب موام کو بالخصوص اور دنیا کے مسلمانوں کو بالعموم اپنا قبیلہ یا خاندان سمجھنے کہ رغبت بھی موجود تھی۔

ایک اور رغبت جس کا ہمیں اُن کی تحریک کے مطالعہ سے پتا چلتا ہے وہ ہے دشمن کی رغبت ۔ وہ ہراُس نظام کو جو اسلام کے منافی ہو باطل تصور کرتے تھے۔ اِس لیے اُن تمام الوگوں کو جو باطل نظام کے سر پرست تھے دشن سیجھتے تھا اور یوں علم، عزت نفس، رہنما اور خاندان کی رغبتوں کی وجہ سے پیدا ہونے والی دشمن کی رغبت بھی گہری تھی۔ یا در ہے کہ رغبت جتنی گہری ہوتی ہے اُتی ہی مضبوط ہوتی ہے۔ اِس گہری اور مضبوط رغبت سے ایک اُونچی اور مضبوط دونی صلاحیت نشو ونما پاتی ہے۔ امام تمینی کی رغبتوں نے خیال، زبان اور انسانی تعلق کی ذہنی صلاحیتوں کو جنم دیا اور ان صلاحیتوں کو استعمال کرتے ہوئے وہ ایک عظیم الثان انقلاب بر پاکر نے میں کا میاب ہوئے۔ ہمارے خیال میں پچھلے دوسو سال میں امام خینی کے ایرانی انقلاب سے بڑا انقلاب بر پانہیں ہوا۔ کیونکہ چھلے دوسو سال میں آنے والے ہرا نقلاب کے لیے پچھز مینی حقائق واضح طور پر ایک انقلاب کی میش کوئی کرر ہے تھے۔ لیکن انقلاب ایران میں نہ تو کسی

چوتھی ذہنی صلاحیت جو ہمارے لیے عمل کا باعث ہے جسمانی کنٹرول اور استعال ہے۔ اس صلاحیت کی بدولت انسان اپنے ہاتھ، پاؤں، زبان، چہرے اور آواز کو استعال کرتا ہے۔ بیر صلاحیت کھیل، اداکاری، گلوکاری کے علاوہ گھڑ سواری اور کھیتی باڑی کے لیے ضروری ہے۔ اِس صلاحیت کا استعال معمار، مزدور، کاریگراور فنکار کرتے ہیں۔

جسمانی صلاحت کا بھر پوراستعال کرنے کاسہرا ہمارے نز دیک سی ایک نہیں بلکہ ایک پوری قوم کے سر ہےاوروہ ہےافغان۔افغان وقوم کی ترغیب کا ذکر بھی کافی دلچیب ہوگا۔ یہ مضبوط عزت فِنس کے حامل ہیں کیونکہ جہاداور وہ بھی اتنے طویل عرصے تک نہایت طاقتو رعزت فنس کے بغیر ممکن نہیں ۔ اُن ے رہنما کی رغبت بھی بہت مضبوط ہوگی۔ کیونکہ رسول الڈیلیٹ کودل کی گہرائی سے رہنمانشلیم <sup>ک</sup>ے بغیرا تنا طویل جہاد کرنا ناممکن ہے۔اور پھران کے لیے دشمن کی رغبت بھی بہت اہم کگتی ہے۔ جہاد میں دشمن کی رغبت ہوتے ہوئے مارنے کاغم نہیں ہوتا نہ ہی نے رہونے کا خوف ہوتا ہے۔ بید دنوں جذبات اگرا مجریں بھی توانسان شہادت کی لذت کے لیے اِن جذبات پر قابو پالیتا ہے۔لیکن جہاد کی صورت میں انسان کو اینے رہنما کی تعلیمات کوغالب کرنے کی بہت قوی اُمید ہوتی ہے۔مجاہد کے لیے جیتنے کی لذت تو ہوتی ے لیکن الی جیت جس میں اللہ کے نام کوسر بلند کیا جا سکے۔ اِس کا انعام اسلام کی سربلند کی ہوتا ہے۔ اِن رغبتوں کے حامل افغان ایک، دویا تین سال نہیں بلکہ بیں سال سے جہاد کررہے ہیں۔ اِس کے لیے د ماغی صلاحیتوں میں خیال کے علاوہ جسمانی صلاحیتوں کو کام میں لا نابھی اشد ضروری ہے کیونکہ جسمانی صلاحیتوں کا موثر استعال ہی انسان کواپنی جان بچاتے ہوئے دشمن سے مقابلہ کرنے کی طاقت فراہم کرتا ہے۔افغانوں نے اپنی جسمانی صلاحیتوں کا استعال اِس حکمتِ عملی سے کیا کہ ایک نہیں بلکہ دوسپر یا درز زىر ہوگئیں۔انسانی تاریخ میں دوسیر باورز کو بھی جھی چندلوگوں کی جماعت نے اتنی واضح شکست نہیں دی۔ (بنیادیجسمانی صلاحیتوں کےحوالے سے ضمیمہ کتاب کے آخرمیں دیکھیے )

ڈاکٹر ہارورڈ کے مطابق دماغی صلاحیتوں میں سے ایک اور صلاحیت ہے حساب کی۔ اِس دماغی صلاحیت کی بدولت انسان ثنار کرتا ہے۔اُسے دنوں کا حساب رکھنا آتا ہے، روپے پلیے کا حساب، چیز وں کا وزن اور اُن کی جسامت بھی اِسی صلاحیت کی بدولت ناپی جاسکتی ہیں۔ اِس صلاحیت کی بدولت انسان سائنسی تجربات کرنے کے قابل ہوتا ہے۔ اِس کے علاوہ وقت کے ساتھ چیز وں میں آنے والی

تبدیلی، موسم اور ماحولیاتی اثرات وغیرہ بھی اِسی صلاحت کی وجہ سے معلوم کئے جاتے ہیں۔ ایک اچھا سائینسدان بننے کے لیے اِس صلاحیت کا استعال بہت ضروری ہے۔ انجینئر ، کیمیادان ، کمپیوٹر کے ماہرین بھی اِسی صلاحیت کی وجہ سے عملی کا م کرنے کے قابل ہوتے ہیں۔ اِس صلاحیت سے جس شخصیت نے کچر پورفائدہ اُٹھایاوہ ہیں ڈاکٹر عبدالقد ریفان۔

ڈاکٹر عبدالقد برخان کے عمل کو پیچھنے کے لیے بیسویں صدی کی سب سے بڑی ہجرت کاعلم ضر دری ہے۔جو برصغیریاک دہند کی تقسیم کے دفت ہوئی۔ اِس حصے پرانگریز کا قبضہ ۱۹۴۷ میں ختم ہوااور اِس علاق کے لوگ مذہبی بنیادوں پر بٹ گئے۔مسلمانوں نے اُن علاقوں کا رخ کیا جو آج یا کستان کہلاتے ہیں جبکہ ہندوؤں نے ہندوستان جا کرر بنے کا فیصلہ کیا۔لوگ برس ہا برس ہے جس جگہد ہ د ہے تھے وہ چھوڑ کر کسمیری کی حالت میں کئی سومیل کا سفر طے کر کے کسی نئے علاقے کی طرف چل پڑے۔ چونکه دونوں مذاہب کےلوگوں میں نفرت شدید بڑھ چکی تھی اِس لیے دشمن کی رغبت میں اچا تک اور شدت آگئی۔ ہجرت کے دوران جولوگ بھی ایک علاقہ چھوڑ کر دوسرے علاقے میں جارہے تھے وہ دشمن کے نر نے میں تھے۔انہیں پناہ تب ہی مل سکتی تھی جب وہ اپنے نئے وطن کی سرحد کے اندر داخل ہوجاتے۔ دشمن کے علاقے سے گزرتے ہوئے اِن نہتے مہاجرین کے پاس اپنے دفاع کے لیے پچھ بھی نہ تھا۔ دوسرے مذہب کے لوگوں نے اپنی دشمنی کی رغبت کے زیر اثر نہتے مہما جرین کو گاجر مولی کی طرح کا ٹنا شروع کردیا۔مسافروں سے بھری پوری پوری ٹرینیں جلا دی گئیں۔ ہزاروں لوگوں نے ہجرت شروع کی تو منزل پر پینچنے والے اکا دکاہی تھے۔خاندانوں کے خاندان مارے گئے یا شہید کردیئے گئے ۔ اِس سفر میں شامل بڑى عمر كولوك تواينى بقيه زندگى اين آبائى علاق كاسو يے رہے، بچھڑ نے والوں كوياد كرتے ر ہےاور بنے دلیں میں زندگی بہتر بنانے میں مصروف ہو گئے۔ جو چھوٹے تھے اُنہوں نے اپنے دشمن کے حوالے سے جورغبت پیدا کی اُس میں غم کا جذبہ شامل تھا۔ اُنہیں غم تھا کہ اُن کا دشمن اُن پر حاوی ہو گیا اور اُنہیں نقصان پہنچانے میں کامیاب رہا۔ جب قومی دشمن کوذاتی دشمن کی رغبت میں تبدیل کر دیا جائے تو پھر قوم بھی اپنا خاندان یا قبیلہ بن جاتی ہے۔انسان اپنے دشمن کے دشمن کواپنے قبیلے میں شار کر تاجا تا ہے۔ چاہے اُس کے دشمن سے دشمن سے اُس کا کوئی رشتہ پاتعلق نہ ہو۔ اِسی طرح اپنے دشمن کے دوست کو بھی اپنا دشمن بنالیتا ہے جاہے وہ اُس کا قریبی رشتے دار ہی کیوں نہ ہو۔ پچین میں پیدا ہونے والی دشمن کی رغبت

نے نہ صرف پا کستانی قوم کوڈ اکٹر عبدالقد ریکا قبیلہ بنادیا بلکہ پا کستان کے لیے ایک طاقتو ررغبت میں بھی تبدیل کردیا۔ اِن دور غبتوں کے زیرا تر ڈ اکٹر عبدالقد یر نے فیصلہ کیا کہ وہ دشمن کواپنے یا پنی قوم کے اُو پر حادی نہیں ہونے دیں گے۔ اِس مقصد کے تحت اُنہوں نے اپنے دماغ کی تین صلاحیتوں کا جمر پور استعمال کیا۔ اول تو خیال کہ پا کستان کو نا قابلی تسخیر ہونا چا ہے۔ اِس مقصد کے لیے انسانی تعلق کی صلاحیتوں کو استعمال کرتے ہوئے ایک ادارہ بنایا جہاں پر ایٹم بم بنانے پر تحقیق ہوئی اور پھراپنی حسابی انتہائی بیچیدہ اور میں تحقیق کے لیے اشد ضرور کی ہے کام میں لائے اور اپنے تمام تر تج لے کی بنیاد پر اِس

ایک اور دماغی صلاحیت جس کا ڈاکٹر ہارورڈ ذکر کرتے ہیں چیزوں اور جگہوں سے متعلق ہے۔ بیصلاحیت آرٹ، خطاطی اور کشیرہ کاری کا محرک بنتی ہے اور خوبصورت رنگوں کے امتزاج اور ڈیزائن بنانے میں مدد کرتی ہے۔ ایک جاذبِ نظر پینٹنگ سے لے کرایک خوبصورت عمارت تک، ایک خوبصورت گاڑی سے لے کرایک کتاب کے دکش سر ورق تک۔ ہر خوبصورت تخلیق اسی دماغی صلاحیت کی وجہ سے وجود میں آتی ہے۔

ڈاکٹر ہارورڈ گارڈ نر نے جن دماغی صلاحیتوں کا ذکر کیا ہے اُن میں سے ایک موسیقی کی صلاحیت ہے جس کو استعال کر کے انسان نئی نئی دهنیں اور را گنیاں تخلیق کرتا ہے۔ اِسی فہر ست میں سے ایک دماغی صلاحیت ماحول سے متعلق ہے جس کی بدولت انسان فطرت میں موجود اللہ کی بنائی ہوئی چیز دوں کو مجھ پاتا ہے۔ بیا یک وسیع صلاحیت ہے۔ اِس کا استعال طب کے ماہر ین انسانی جسم کو محصنے کے لیے کرتے ہیں۔ بودوں ، زراعت اور دوسر نا تاتی علوم کو محصنے کے لیے بھی یہی صلاحیت کا م آتی ہے۔ جانوروں اور حشرات کے بارے میں تحقیق کرنے کے لیے بھی یہی صلاحیت درکار ہے۔ ماحول سے متعلق دماغی صلاحیت کا استعال جغرافیہ سے کے رفلکیات تک پھیلا ہوا ہے۔ تاہم ایک انسان ایک دونت میں دماغی صلاحیت کا استعال جغرافیہ سے لیک دفلکیات تک پھیلا ہوا ہے۔ تاہم ایک انسان ایک دونت میں مولی میں مادولیاتی صلاحیت ہوانسان کے لیے لازم ہے ایں حوالے سے ایک مغروری کی کہ مول ہو محصن مور کی میں کہ میں در میں معلاحیت ہوانسان کے لیے اور دوں ہوں کہ مول کو محصنے کے لیے ہو کی میں کہ حقیق

ڈاکٹر ہارورڈ گارڈ نرکی اِن آٹھرد ماغی صلاحیتوں سے ہمیں انسان کے عمل کو شجھنے میں جمر پور

مدد ملق ہے۔ انسان اِن صلاحیتوں کی بدولت مید یکھتا ہے کہ وہ این عمل میں کتنا کا میاب رہا۔ اُسے این عمل سے حاصل کردہ نتائج کود کی کر پند چلتا ہے کہ وہ اپنی رغبت کی تسکین سے کتنا قریب ہوا ہے۔ وہ این ماحول کا بھی مشاہدہ کرتا ہے تا کہ اُس پر این عمل کے اثر کا جائزہ لے سکے۔ مشاہدہ کرنے کے بعد انسان عمل سے پہلے کی صورتِ حال کا مواز ندعمل کے بعد کی صورتِ حال سے کرتا ہے۔ یہ اُس کا تجزیہ ہوتا ہے۔ اِس تجزیب یے جونتائج حاصل ہوتے ہیں۔ اُن سے پتا چاتا ہے کہ اُس کا عمل کا گر کہ وایا نہیں۔ یہ نتائج اُس کی رغبتوں پر اثر انداز ہوتے ہیں ممکن ہے کہی فرد نے این عمل کے جو بڑی لی تائج دیکھی اُس کے عمل کرنے کی ایک رغبت کم ہوگئی۔ یا یہ کہ تبد یکی د کھ کر رغبت میں اضافہ ہو گیا۔ یا پھر انسان کے لیے مزید رغبت کا باعث بن جائے جبکہ دوسر اُخص کا م ہونے کے بعد اِس عمل کے لیے رغبت کے لیے مزید رغبت کا باعث بن جائے جبکہ دوسر اُخص کام ہونے کے بعد اِس عمل کے لیے رغبت کہ کہوں بیٹھے۔

مشاہدے سے تجزیبہ پھزیتیجہ۔نتیجہ سے رغبتوں کی تخلیق اوراُس سے محرک کی ابتدا۔ محرک کی بدولت عمل اور پھڑمل کا مشاہدہ۔ یہ ہے انسان کی شخصیت کا نفسیاتی چکر جس میں ہر فردسی نہ کسی طرح شریک ہے۔ پچھد دوڑ کر، پچھ کھڑ ہے ہو کر، اور پچھ چل کر۔

# 14. انسانی ماڈل

انیسویں باب کوشروع کرتے وقت میکہنا ہے جانہ ہوگا کہ پیچھلے ۸ اباب اِس باب کی تمہیدیا تعارف ہیں ۔ اِس کتاب میں جو چیز بالحضوص متعارف کر انام تصود ہے وہ ہے انسانی شخصیت کا وہ ماڈل جس کا ذکر ہمیں احادیث کی کتابوں میں ملتا ہے۔ پیچھلے ابواب میں درج معلومات کی اہمیت میں اضافہ ہوجا تا ہے جب ہم مید کیھتے ہیں کہ وہ معلومات انسانی شخصیت کے ماڈل کا حصہ ہیں جول کر تصویر کمل کرتی ہیں ۔ اِس سے پہلے کہ ہم احادیث کی روشنی میں انسانی شخصیت کے خدوخال سے ایک ماڈل بنائیں آیئے ہم دیکھتے ہیں کہ انسانی شخصیت کا ماڈل کے کہتے ہیں؟ اِس کی تاریخ کیا ہے؟ اور اِس ماڈل

انسان فطری طور پرعلم کو بجھنے اور تصور میں لانے کے لیے نشیم بات اور مثالیں استعال کرتا آیا ہے۔ ہاتھی جتنا بڑا، چیتے جتنا تیز، دود ھی طرح سفید۔ بیسب تشیم بات ہیں جن کی مدد سے ہم اپنے آس پاس موجود چیز وں کو بجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ہمارے آس پاس بہت سی چیز یں ایسی ہیں جو فطری طور پر اپنے رنگ، جسامت اور خصوصیات کی وجہ سے نمایاں اور مخصوص ہیں۔ ہاتھی بڑا ہے۔ چیتا تیز ہے اور دود ھسفید ہے۔ اب ہمیں کسی بھی اور چیز کو بڑا، تیزیا سفید بتانا ہوتو ہم انہیں بالتر تیب ہاتھی، چیتے اور دود ھسفید ہے۔ اب ہمیں کسی بھی اور چیز کو بڑا، تیزیا سفید بتانا ہوتو ہم انہیں بالتر تیب ہاتھی، چیتے اور

پیچیدہ موضوعات کے لیے ریشیہات اور مثالیں پیچیدہ ہوتی جاتی ہیں۔ مثلاً قوم ایک وسیع موضوع ہے۔ایک قوم میں لیڈر ہوتے ہیں ،متوسط طبقہ ہوتا ہے اور پھر غریب عوام بھی اُس قوم کا حصہ ہوتے ہیں۔ قوم کا دفاعی نظام ہوتا ہے اور اُس کی پھو قدریں بھی ہوتی ہیں۔ اِس لیے قوم کی تشبیہ کے لیے کسی پیچیدہ چیز کی ضرورت پڑے گی۔لہذار سول اللہ طبیقی نے مسلم قوم کی مثال انسانی جسم ہے دی ہے۔ طب سے ذرائی واقفیت بھی ہم پر بیدواضح کر سکتی ہے کہ انسانی جسم بہت پیچیدہ ہوگا کے نظام بیک وقت کا م کرتے ہیں۔ اِس کا بھی ایک دفاعی نظام ہے۔ بلکہ سے کہنا غلط نہ ہوگا کہ انسان کے جسم کا بھی ویسے ہی ایک مزان ہے جیسے کسی قوم کا ہوتا ہے۔

تشبیہات کوہم ماڈل کاروپ بھی دے سکتے ہیں۔اُ سصورت میں ماڈل کااپنی اصل سے ملنا اوربھی اہم ہوجا تا ہے۔ یعنی ماڈل ہمارے لیے وہ منزل ہے جس کوہم حاصل کرنا چاہیں گے۔ماڈل ایک خیال، ایک دلیل، ایک مثال، ایک مقصد اور ایک نشانی ہے جوہمیں منزل کا پتادیتا ہے۔ ایک ماڈل ہمیں صحیح راستے پر گامزن ہونے میں مدد گار ہوتا ہے۔ یہی ماڈل ہمیں ایک نظر یے پر متحد بھی کر سکتا ہے۔ اس کی بدولت لوگوں میں یک سوئی پیدا ہوتی ہے اور وہ مل کر کسی ایک طر زِحکومت، اقتصادی نظام اور معا شرت کو اختیار کرنے کے قابل ہوجاتے ہیں۔ اگر ایک فرد کسی ماڈل کو اپنا لے تو پھر اُس کے پاس زندگی گز ارنے کا ایک مقصد آجا تا ہے۔ اگر کوئی فتیلہ ایک ماڈل اپنا لے تو وہ متحد ہوجا تا ہے۔ اِسی طر ح ایک قوم کسی ماڈل کی مدد سے اپنی صفوں میں اتحاد پیدا کر سکتی ہے۔

انسان، ہمیشہ سے ہی این شخصیت کے لیے کسی ماڈل کی تلاش میں سرگرداں رہاہے۔ اُس نے نەصرف فطرت میں موجود بہت سی چیز وں کا سہارالیا بلکہ اِس مقصد کے لیےاینے ذہن میں بھی بہت سے خاکوں، شکلوں اور صورتوں کوجنم دیا ہے۔انسان کی شخصیت کے لیے بہترین ماڈل کیا ہے؟ یہ ایک مشکل سوال ہے اِس لیے کہانسان دینی طور پر کائنات کی سب سے طاقتو رفنلوق ہے۔انسان سے زیادہ تفکمنداور کوئی نہیں ہے۔اب انسان کے لیے سی ایسی چیز کی مثال کیسے دی جاسکتی ہے جواس سے کم ذہبین ہو؟ اِس د شواری کوحل کرنے کے لیے اہل دانش نے انسان کوکسی جانور سے تشبیہ دینے کے بجائے خود ماڈل بنانے کی کوشش کی ہے۔اگر چہ بیسلسلہ یونانیوں سے ہی شروع ہو گیا تھا مگر عیسائیت کے ظہور سے تشبیہات اور ماڈل سازی کا بیکا مکلیسا کے پاس چلا گیا۔اسلام آیا تودہ ماڈل پانشبیہ تیار ہوئی جس برہم آ گے چل کر گفتگو کریں گے۔ اِسی دوران مغرب علمی پسماندگی کا شکار ہو گیا۔ لیکن مسلمان بھی رسول اللہ علیق کے دیئے ہوئے ماڈل پر کا مآگے بڑھانے کے بجائے یونانی فلسفے اور اُس میں موجود ماڈل کی گرفت میں آگئے۔ مغرب مذہب کی زنچرتو ڑکرعکمی پسماندگی سے نکلاتو ڈپنی اختر اعات میں بہت آ گے نکل گیا۔اب اُسے انسانی شخصیت کے لیے ہوشم کاماڈل بنانے کی پوری آ زادی تھی۔ اِسی دوران ڈارون کا فلسفہ منظرِ عام پر آیا توسب سے پہلی تشبیہ توانسان کو بندر ہے دی گئی۔ نیوٹن اور شین کی حکمرانی کے آتے ہی انسان کو شین <u>س</u>تشبیددی جانے لگی۔اقتصادی نظام نے ترقی کی توانسان انسان نہ رہا بلکہا قتصادی اکائی میں تبدیل ہوگیا۔ پیدادار بڑھی توانسان کوصارف بنادیا گیا۔ایک اچھےصارف کی تشریح ہوئی اورانسانی ماڈل ایک ا چھصارف کی صورت میں سامنے آیا۔ تعلیم کا مقصد ایک اچھاصارف پیدا کرنے کے سوا کچھنہ تھا۔ اور یوں یو نیورسٹراں، کالج اورسکول اچھےصارف کاماڈل سامنے رکھ کرتعلیم دینے لگے۔

تعلیمی ادارے ہی نہیں اخبار، ریڈیواور TV کے کار پرداز بھی اِس ماڈل کوسا منےر کھتے ہیں۔ مثلاً اچھے گا مہک کا ماڈل ہر میڈیا کے اجارہ دار کے پاس ہے چا ہے اُس کا تعلق دنیا کے کسی بھی ملک سے ہو۔ آن تی کی بڑی کارپوریشن سے لے کر سپر پاور تک اپنے وجود کا جواز'' اچھے گا مہک'' کے ماڈل کی کا میا بی میں ڈھونڈ تے ہیں۔ اچھے گا مہک' کا ماڈل تلف کر دیں تو موجودہ دور کا تما م تر سابتی اورا قتصادی نظام تاش کے پتوں کی طرح تتر بتر ہوجائے گا۔ اِس تفصیل سے واضح ہو گیا کہ ماڈل کتنا اہم ہے اور ہر قوم ، قبیلہ اور ملک کی کا میا بی کے چیچھا کیک طاقتور ماڈل صفرور کا رفر ماہوتا ہے۔

اب ہم آتے ہیں انسانی شخصیت کے اِس ماڈل کی طرف جوہمیں احادیثِ رسول اللّطَظِيَّةِ سے ملتا ہے۔رسول اللّطَظِيَّةِ نے فر مایا''مومن کھجور کے درخت کی ما نند ہے جس کے پتے تبھی نہیں حجر تے''۔

مومن مجور کے درخت سے کیسے مماثلت رکھتا ہے؟ درخت کے پتے جھڑنے سے کیا فرق پڑتا ہے؟ درخت کے پتوں سے ملتی جلتی چیز انسان میں کیا ہے؟ ۔ کھجور کے درخت کا مطالعہ جمیں انسان کے بارے میں کیا بتا تا ہے اور انسان کھجور کے درخت کی مانند نہیں رہتا تو اُس میں کیا کیا تبدیلیاں وقوع پذیر ہوجاتی ہیں؟

ہم پچھلے ابواب میں انسانی شخصیت کے اِن اجزاء کی نشاند ہی کر چکے ہیں جن کی اب ہمیں تھجور کے درخت کا ماڈل سیجھنے کے لیے ضرورت ہے۔انسانی شخصیت کے اجزاء کوہم نے ترتیب وارایک دائرے میں ثنار کیا تھا۔ اِس ماڈل کو سیجھنے کے لیے ہمیں اِس دائرے کا ہی کھجور کے درخت سے مواز نہ کرنا ہوگا۔

ہم نے دیکھا کہانسانی شخصیت کی ابتداءمشاہدے سے ہوتی ہے۔ کھجور کے درخت میں پتوں کا کام روشنی کوجذب کرنا ہوتا ہے۔ جس طرح انسان کے حواسِ خمسہ کے ذریعیہ معلومات د ماغ میں داخل ہوتی ہیں ویسے ہی روشنی درخت کے پتوں سے ہوتی ہوئی درخت کے اندر تک پینچتی ہے۔

معلومات انسان کے اندرداخل ہونے کے بعد تجزیے کوجنم دیتی ہیں۔انسان حاصل ہونے والی معلومات کی کانٹ چھانٹ شروع کرتا ہےتا کہ اُن سے نتائے حاصل کئے جاسکیں۔درخت میں یہی کام پتے کے اندر Photosynthesis کی صورت میں ہوتا ہے۔درخت روشنی کی مدد سے اپنے اندراپنے لیے توانائی پیدا کرنا شروع کردیتا ہے۔ تجزیر کرنے سے نتائے جنم لیتے ہیں جو کہ ہماری شخصیت کا مستقل حصہ بن جاتے ہیں۔ اِسی طرح پتے میں جو توانائی اور طاقت پیدا ہوتی ہے وہ تنے کو بڑھنے میں مدددیتی ہے۔ جس طرح نتائے کے بڑھنے سے انسان کی تبحھاور تجربے میں اضافہ ہوتا ہے ویسے ہی پتوں میں پیدا ہونے والی توانائی درخت کے تنے کو بڑھانے میں معاون ثابت ہوتی ہے۔ یعنی تحجو دکا تنا انسانی ذہن میں نتائج کی تمثیل ہے۔ اِن کی نمو ہ مضبوطی اور ترقی کی دلیل ہے۔

نتائج کی وجہ سے رغبتیں تشکیل پاتی ہیں اور پھر رغبتوں کے ساتھ جذبات وابستہ ہوجاتے ہیں۔ کھجور کے درخت میں بی حیثیت درخت کی جڑوں کو حاصل ہوتی ہے۔ جوں جوں تنابر ھتا ہے اُسی تناسب سے درخت کی جڑیں گہرائی میں جاتی ہیں سے کی اُونچائی اور جڑوں کی گہرائی دونوں متناسب رہتے ہیں۔ بیا بیک توازن ہے جو نے اور جڑوں میں ہر صورت بر قر ارر ہتا ہے۔ انسان میں بھی نتائج کے بڑھنے کے ساتھ ساتھ رغبتوں کی گہرائی اور قوت میں اضافہ ہوجا تا ہے اور بیتناسب بھی سے اور جڑوں کی طرح ہمیشہ بر قر ارر ہتا ہے۔ دغبتوں اور جذبوں کے ملاپ سے محرکات پیدا ہوتے ہیں جو اعمال کو جنم دیتے ہیں۔ درخت میں یہی عمل کھجور کی پیدائش کی صورت میں سامنے آتا ہے۔

تھور درخت کی پیداوار ہے جس سے دنیا کوفا ئدہ پہنچتا ہے۔ویسے ہی جیسے انسان کے اعمال سے دنیا مستفید ہوتی ہے۔اپی عمل کی سطح پر آکر کھور کا درخت اورانسان ایک ہوجاتے ہیں۔دونوں کی ذات دوسروں کے لیے باعثِ راحت وتسکین بن جاتی ہے۔

تصحجور کے درخت کی انسانی شخصیت کے ساتھ مماثلت کی اِس گفتگو کے بعد ہم محجور کے درخت کی خصوصیات کا تفصیلی جائزہ لیتے ہیں ۔ محجور کے درخت کے پتے اپنی ساخت میں بہت خاص ہیں۔ اس کا ہر پنہ Parabolic ساخت کا ہوتا ہے یعنی ابتداء سے پتلا پھر در میان سے موٹا اور الحظے سرے پر پتلا۔ بہت سے پتے مل کر بھی ایک Parabolic شکل بناتے ہیں۔ درخت کے پتوں کی بیہ انفرادی شکل اور پوری شاخ کی شکل تقریباً ایک ہی ہوتی ہے۔ یہ Parabolic ساخت ایک سادہ ہی ابتدا ایک مضبوط وسط اور ایک تو انا سرے کی علامت ہے۔

کا ئنات کی تفکیل کاعکس ہے۔ پوری کا ئنات ایک سادہ ابتدار کھتی ہے۔ یہ ایک نقط سے شروع ہوئی پھر ایک دھما کے سے اِس نقطے نے پھیلنا شروع کیا جسے بگ بینگ کہتے ہیں اور بالآخر یہ اپنے پھیلا وُ کے اختیام پر پھر سمٹ جائے گی۔ یہ بھی ایک Parabolic ابتدا، درمیان اور انتہا ہے۔ پیدائش کے مراحل میں بھی انسان اِسی Parabolic شکل میں ہوتا ہے۔

انسان کی تجد میں صورت وہی ہوتی ہے جو کا ئنات کی شروع سے آخرتک ہے یا جو کھجور کے درخت کے انفرادی پنہ کی حالت پتوں کے ساتھ طل کر ہوتی ہے۔Parabolic شکل پورے اسلام کے فلسفے کواپنے اندر سمیٹے ہوئے ہے۔ چاہے وہ انسان ہویا درخت یا پوری کی پوری کا ئنات سب ایک غیر اہم نقطہ، نیچیا ذریے سے شروع ہوئے ہیں۔ بیسب ایک عرصے تک پیچیلتے رہتے ہیں، ترقی کرتے ہیں اور پھر آخر میں سمٹ کرایک نقط پر جمع ہوجاتے ہیں۔ انسان پانچ وقت نمازادا کرتا ہے اس دوران وہ خود کے ساتھ پتیل گیا اور بالا آخر سمٹ جائے گا۔

انسان کے برعکس جوایک خاص وقت پراپنی مرضی ہے اِس حالت کوا پنا تا ہے، مجمور کا درخت ہر کھا ظ سے اور ہر وقت اِس حالت میں رہتا ہے۔ ہم نے پیخ اور شاخ کا ذکر کیا جو Parabolic حالت میں ملے گا۔ حالت میں ہوتے ہیں۔ اگر آپ تصحبور کے پورے درخت پر خور کریں تو وہ بھی اسی حالت میں ملے گا۔ درخت کا سب سے اُو پر کا اور نیا پیدا ایک پتلا سا سر نکالے اُو پر کی طرف ہوگا۔ پھر پتوں کا پھیلا وُ ہوگا اور نیچ تناز مین میں ایک مقام پر اندر جار ہا ہوگا۔ یہ پوری صورت Parabolic حالت ہے۔ اب آپ اِس کے پھل پر خور کریں۔ مجمور بھی تا کا سا سر نکالے اُو پر کی طرف ہوگا۔ پھر پتوں کا پھیلا وُ ہوگا اور اِس کے پھل پر خور کریں۔ مجمور بھی تعالما سر نکالے اُو پر کی طرف ہوگا۔ پھر پتوں کا پھیلا وُ ہوگا اور اِس کے پھل پر خور کریں۔ مجمور بھی تعالم اسر نکالے اُو پر کی طرف ہوگا۔ پھر پتوں کا پی پر نو کر میں تو سے اِس کے پھل پر خور کریں۔ مجمور بھی ایک مقام ہوگا۔ یہ پوری صورت Parabolic حالت ہے۔ اب آپ اِس کے پھل پر خور کریں۔ محمور بھی کا مواز سا سر نکا ہوگا ہور کے بین کا مواز نہ ایک سن پر خور کریں تو سے اِل کل اور اصل Parabolic شکل ہو تی ہے۔ اگر آپ تصحبور کے بین کا مواز نہ ایک سندے میں گئے انسان سے کریں تو کوئی فرق نظر نہیں آئے گا۔ اب اگر اسی درخت کی جڑوں کا مشاہدہ کیا جائے تو یہی حالت نظر آئے گی۔ درخت کی جڑیں ایک نقطے سے شروع ہوتی ہیں پھر اِن کا پھیلا وُ ہوتا ہے اور پھر آیک مضبوط گہری جڑ میں۔ درخت کی جڑیں ایک نقطے سے شروع ہوتی ہیں پھر اِن کا پھیلا وُ ہوتا ہے اور پھر آیک مضبوط گہری جڑ میں۔ درخت کی جڑیں ایک نقطے سے شروع ہوتی ہیں پھر اِن کا پھیلا وُ ہوتا ہے اور پھر آیک مضبوط گہری جڑ

دراصل Parabolic شکل فطرت سے ہم آ ہنگی کی نشانی ہے۔ اِس کیے زیادہ سے زیادہ

ترقی اور عرون آبی ساخت کی وجہ ہے ممکن ہوتا ہے۔ ایک لیورے درخت تک ہروفت اور ہر موہم میں ہے۔ بھجود کے درخت کو بیا قلیا ز حاصل ہے کہ بیٹنج سے لے کر پورے درخت تک ہر وفت اور ہر موہم میں اپنی Parabolic ساخت کو برقر ارد کھتا ہے۔ ابنی لیے بی فطرت ہے، ہم آ ہنگ ہے اور ابنی لیے بیرتر ق اور کا مرانی کی علامت ہے۔ انسان کو بھی کا میابی کے لیے ابنی ساخت میں آنا ضروری ہے۔ دن میں میںوں دفعہ تجد سے میں جا کر انسان اس بات کا ذبنی، جذباتی اور جسمانی طور پر اعادہ کرتا ہے کہ دوہ اپنی میںوں دفعہ تجد سے میں جا کر انسان اس بات کا ذبنی، جذباتی اور جسمانی طور پر اعادہ کرتا ہے کہ دوہ اپنی ادر محکظے نہیں دے گا۔ پھر بیکہ دوہ اپنی جڑوں کو گہرائی کی طرف لیے جائے گا اور آدھر نہیں دے گا۔ پیچنی دوہ اپنی رغبتوں کو مضبوط رکھے گا اور جذبات میں تو از ن برقر ارر کھے گا۔ اور اُس کے گل نہیں دے گا۔ یعنی دوہ اپنی رغبتوں کو مضبوط رکھے گا اور جذبات میں تو از ن برقر ارر کھے گا۔ اور اُس کے گل نہیں دے گا۔ یعنی دوہ اپنی رغبتوں کو مضبوط رکھے گا اور جذبات میں تو از ن برقر ارر کھے گا۔ اور اُس کے گل نہیں دے گا۔ یعنی دوہ پنی رغبتوں کو مضبوط رکھے گا اور جذبات میں تو از ن برقر ارر کھے گا۔ اور اُس کے گل نہیں دے گا۔ یعنی دوہ پنی رغبتوں کو مضبوط رکھے گا اور جذبات میں تو از ن برقر ارر کھے گا۔ اور اُس کے گل نہیں جھڑتے ۔ پتے جھڑ نے کامک مشاہدے نے کم یاختم ہو نے کی نشاند ہی کر تا ہے۔ یم گل انسانی توضیت میں ایک بڑی تبد یلی کی ابتدا ہے اُس لیو اُس پر توجد دینا ضروری ہے۔ یہ کی اُس کا ن اُن گی ہوتے میں؟ جب انسان مشاہدہ نہیں کر تا اور انسان مشاہدہ کہ نہیں کر تا؟ جب اُس کا ذہن کا تر ہو کے ٹائی یعنی ایک بڑی کی ایندا ہے اُس لیو اُس پر توجد دینا ضروری ہے۔ یہ کی تو تا ہو کے تر میں میں تا ہو کی تا شرو کے میں ہیں ہو کے تا شرو کا ہو ہو تا ہو کر تا ہو ہوں کی تو تا ہو کا ہو ہو ہو ہو ہو ہو تا ہو ہو کر تا ہو ہو تا ہو کہ ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تا ہو ہو ہو کر ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو تا ہو ہو ہو تا ہو ہو تا ہو ہو ہو ہو تا ہو ہو تا ہو ہو ہو ہو ہو تا ہو ہو ہو ہو تا ہو ہو ہو ہو تا ہو ہو ہو تا ہو کر تو تا ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تا ہو ہو تا ہو ہو ت

انسان کا دماغ Dead ٹائپ میں تب تبدیل ہوتا ہے جب اُس کی کوئی ایک یا ایک سے زیادہ رغبتیں شدید ہوجاتی ہیں۔انسان کے جذبات شدید ہوجاتے ہیں اور پھر انسان اپنی رغبت کے حصول کی کوشش میں لگ جاتا ہے۔ ممکن ہے انسان کواپنی اولا دے حوالے سے خوف ہو کہ دوہ ترقی نہیں کر ہے گی ۔ بس پھر دوہ ہر دفت اینے دماغ کواسی مقصد کے لیے استعمال کر ے گا اور ایسا کر تے ہوئے اُس کا مشاہدہ ختم ہوجائے گا دہ مسلسل اپنے مقصد کے حصول کے لیے اپنے حوال پر مسلما استعمال کر ے گا ممکن ہے اُس پھر دوہ ہر دفت اینے دماغ کواسی مقصد کے حصول کے لیے اپنے حوال پر مسلما استعمال کر ے گا ممکن ہے اُس پھر دوہ ہر دفت اینے دماغ کواسی مقصد کے حصول کے لیے اپنے حوال پر مسلما کر کی استعمال کر ے گا۔ مرکز م ہوگا اِس لیے اُس کا مشاہدہ اِسی پر مرکوز رہے گا۔ دوہ اچھی غذا کے بارے میں سنے گا کہ کہاں سے دستیاب ہو حکتی ہے۔ دوہ غذا کو سو تکھے گا اُس کی خوشبو کہاں سے آر بڑی ہے دوہ بچھے کھانے دیکھنے کے لیے ہی اپنی آنکھوں کو استعمال کر رے گا۔ اور یوں اُس کی مشاہدہ ختم ہوجا کے گا در دوہ مسلسل این خوال چھنے کے لیے ہی

استعال اپنی رغبتوں کے لیے کرےگا۔ جس کے پتے نہیں جھڑتے اُس کا مشاہدہ نہیں رُکتا اور جس کا مشاہدہ نہیں رُکتا وہ اپنی رغبتوں کے شکٹج سے آزاد ہوتا ہے۔ رغبتوں کے نریح میں آتے ہی انسانی مشاہدہ ختم ہوجا تا ہے اور حواسِ خمسہ کا استعال رغبتوں کے زیرِ اثر آجا تاہے۔

تصحجور کادرخت اچھاماڈل ہونے کی ایک اہم وجداُس کا تناہے۔تحجور کے درخت کا ایک طاقتور تناہونے کا مطلب ہے ذہنی یک یو کی۔ اِس کا مطلب ہے کہ انسان نے اپنی زندگی چند اصول وضوا بط کے تحت منظم کررکھی ہے۔ اُس کے خیالات میں انتشار نہیں ہے اور وہ پل میں تولہ پل میں ما شہر نہیں ہوتا۔ وہ دورُخانہیں۔ وہ ایک وقت میں دود دکا م نہیں کرتا۔ وہ دوسرے کی بات سُنتے ہوئے پچھا وزمیں سوچتا۔ وہ دوسروں کو تخل اور دلاکل کے ساتھ تہ تھا تا ہے۔ مشکل حالات اُسے اپنے مقصد سے نہیں ہٹاتے اور اُس کے پاس اپنی بات سمجھانے کے واضح دلاکل موجود ہوتے ہیں۔

تصحجور کے درخت کا ایک تناطاقتو رجڑوں کوجنم دیتا ہے۔ یعنی انسان کی رغبتوں میں تبدیلی نہیں ہوتی اُس کے جذبات میں ایک تو ازن برقر اررہتا ہے۔ اِس کا مطلب ہے کدانسان کی تمام رغبتوں سے پیدا ہونے والے خوف غم، لذت، اُمیدا ورانعام برابر ہوتے ہیں۔ ہوسکتا ہے کہ ایک شخص کو عزتِ نِفس کے حوالے سے زیادہ ڈکھ ہوا ورلذت کم لیکن اُسے علم سے جولذت مل رہی ہووہ عزتِ نِفس کی لذت کی کی کو پورا کردے۔

تھجور کے درخت کے ماڈل میں تمام جذبات کا توازن برقر ارہونا بہت ضروری ہے۔ یوں سمجھیے کہانسان جذبات کا تراز وہے جس کے پانچ پلڑے ہیں۔ اِس تراز و کے پانچوں پلڑوں میں برابر وزن ہونا نہایت اہم ہے۔ برابروزن ہی دل میں ایساتوازن قائم کرتا ہے جس کی بدولت جذبات کو گہرائی میسر آتی ہے۔

اگراییانہ ہوتو جذبات کا توازن برقر ارنہیں رہتا یعنی جڑ ٹیڑھی ہوجاتی ہے۔مثلاً نم بڑھ جاتا ہےاورا نعام کم ہوجاتا ہے۔جڑ کے ٹیڑھا ہونے کا مطلب ہے کہ تناا پناعمودی وجود برقر ارنہیں رکھ پائے گا۔لہذا تنابھی ٹیڑھا ہوجاتا ہےاورا نسان تیزی سے Bush ٹائپ میں تبدیل ہونے لگتا ہے۔ تھجور کے درخت کا مطالعہ ایک توازن کی نشا ندہی کرتا ہے۔اییا توازن جس میں تنے اور جڑ کا تناسب

قائم ہےادر اِس طرح پانچ جذبات بھی اپنا نناسب برقر ارر کھے ہوئے ہیں۔انسان کوبھی اپنے اندر بیہ توازن برقر اررکھنا ہے۔اپنی سوچی اورنظریات کوداضح ،مضبوط اور مر بوط رکھنا ہے۔کچور کے درخت کا توازن اللہ کی طرف سے قائم ہے جبکہ انسان کواپنا توازن خود قائم کرنا ہے۔ بیا یک مشکل کا م ہے۔انسان کوکیسے پتا چلے کہ اُس کا توازن بگڑ رہا ہے وہ کیسے دل ود ماغ کا تناسب برقر اررکھ سکتا ہے۔کیا اِس کے لیے کوئی لائح بھمل ہے؟ اِس سوال کا جواب ہم الحلے باب میں تلاش کریں گے۔

تصحجور کے درخت کا ایک نتھا سانتی زمین میں پھوٹ پڑا اس میں سے دو چیزیں برآ مد ہوئیں۔ جڑنے نیچ زمین کا رُخ کیا جبکہ پتد اُو پر کی طرف اپنے سفر پر دوانہ ہوا۔ جڑ گہر انکی کی تلاش میں آگے بڑھی۔ پتد سورج کی جنتو میں اُو پر کو لیکا۔ بید رخت جس نے آج سی لمباسفر شروع کیا ہے، دونوں سمتوں میں سفر کرے گا۔ بلندی کی طرف بھی اور گہر انکی کی طرف بھی۔ اپنی پیدائش کے دن سے درخت کے اُو پر اور نیچ والے حصوں پر دوالگ الگ اور اہم ذمہ داریاں ہیں جن کو میے جون و چرا پنی زندگی کے آخری دن تک نبھا کمیں گے۔ جڑ میں معد نیات اور پانی کی تلاش میں زمین کے اندر اپنا مشن پورا کر میں طنے والی خوراک اور سورج کی روشنی سے حاصل ہونے والی توانائی درخت کو بیے جون ہو لی میں پر در یں گی اور پھر دہ انسانیت کے فائدہ کے لیے چھل دیتار ہے گا۔

-4

روشنی کی دوسری خوبی مد ہے کہ روشنی دنیا بلکہ یوں کہتے کہ کا تنات کی تیز ترین شے ہے کوئی اور شے روشنی کی رفتار سے حرکت نہیں کر سکتی ۔ روشنی کی رفتاراتنی تیز ہے کہ ہم اِس کو حرکت کر تانہیں دیکھ سکتے ۔ بٹن د با نمیں تو بلب سے روشنی اتنی تیزی سے نطلے گی کہ ہم اُس کے ایک جگہ سے دوسری جگہ جانے کا اور اکنہیں کر سکتے لیکن کیا ہم روشنی کی رفتار سے سفر کر سکتے ہیں؟ اب تک تو یہ کمکن نہیں ہے اگر ہم روشنی کی رفتار سے سفر کرنے کے قابل ہوجا نمیں تو کیا ہو؟ روشن کی رفتارتک پینچ کے مادی وجودر کھنے والی ہر شے اپنی مادی ہیئت کھویٹھتی ہے۔

آپ کسی تیز رفتار سفر کا تصور کریں۔ سومیل فی گھنٹہ پر ممکن ہےایک فر دکوخوف محسوں ہو۔لیکن وہ جسمانی طور پراپناہ جود برقر ارر کھے گا۔ دوسومیل پر خوف کی وجہ سے یاتو اُس کا بلڈ پریشر بڑھ جائے گایا کم ہوجائے گالیکن اُس کا وجود برقر ارر ہے گا۔ آپ اِس رفتار کو ۲۰۰ مامیل گھنٹہ پر لے جائیں۔ بید فتار ہوائی جہاز سے ممکن ہے چونکہ ہوائی جہاز میں ہوا کا دباؤ مصنوعی طور پر برقر اررکھا جاتا ہے اِس لیے اُتر تے چڑھتے دفت کچھ دباؤ محسوں ہوتا ہے مگر انسان کی مادی حالت تبدیل نہیں ہوتی۔ دوشن کی رفتار پر پنچ کر

انسان اپنی مادی حالت کھو بیٹھتا ہے۔ یعنی وہ مادی طور پرتحلیل ہونا شروع ہوجا تا ہے یایوں کہیں کہ روشیٰ کی رفتار کے قریب پنچ کراُس کا وزن کم ہونا شروع ہوجائے گا۔اورعین روشیٰ کی رفتار پراُس کا وزن صفر ہوجائے گا۔لیکن اُس کا مادیجسم صرف تحلیل ہی نہیں ہوگا بلکہ حرارت یا تو انائی میں تبدیل ہوجائے گا۔ اُس کےجسم سے حرارت کا ایک سمند رنمودار ہوگا جس میں اُس کا مادی وجود تحلیل ہوگا۔یعنی روشیٰ کی رفتار کو پنچ کر گوشت پوست کا انسان تو انائی اور قوت میں تبدیل ہوجا تا ہے۔

روشیٰ کی اِن دوخو بیوں نے ذکر کے بعد ہم آتے ہیں نور کی طرف روشن کی طرح نور بھی اپنے اندر بیخو بی رکھتا ہے کہ اِس کا مشاہدہ کہیں ہے بھی کریں وہ ایک سا ہوگا۔ نور کی ہیئت تبدیل نہیں ہوتی۔ یہ ہرعمر، ہرعقل، ہرذ وق کے انسان کوایک سانطر آئے گا۔ ہر مزاج اور ہرطبیعت کا فردنو رکوو دییا ہی پائے گا۔

روشنی کی طرح نور بھی انسان کے اندرز بردست قوت اور تو انائی پیدا کرتا ہے۔لیکن چونکہ نور انسان کے نفسیاتی اور غیر ما دی وجود پر اثر انداز ہوتا ہے اِس لیے وہ قوت اور تو انائی جور وشنی ماد کے توظیل کر کے پیدا کرتی ہے نور انسانی وجود کو برقر ارر کھتے ہوئے پیدا کردیتا ہے۔لیکن نور کے پچھ خواص ایسے ہیں جو اُسے دوشنی سے الگ کرتے ہیں۔ نور ایک لطیف دوشنی ہے۔ اِس میں شدت اور حرارت نہیں۔ نور اپنا وجود نفسیاتی سطح پر کھتا ہے ہیں نہ تو ما آ تکھت دیشی ہے۔ اِس میں شدت اور حرارت نہیں۔ نور اپنا وجود نفسیاتی سطح پر کھتا ہے ہیں نہ تو عام آ تکھت دیکھا جا سکتا ہے اور نہ ہی اُسے ناپنی کا کوئی پیا نہ ایجاد ہوا ہے۔ یو نور کا ننات میں ہر جگہ موجود ہوتے ہوئے بھی انسانی آ تکھت او جس ہے۔ بہی نور انسان کو این اور تو کی پڑھتا ہے ہیں نہ تو عام آ تکھت دیکھا جا سکتا ہے اور نہ ہی اُسے ناپنی کا کوئی پیا نہ ایجاد ہوا ہے۔ یو نور کا ننات میں ہر جگہ موجود ہوتے ہوئے بھی انسانی آ تکھت او جس ہے۔ بہی نور انسان کو زونی اور تلبی سطح پر کھتا ہے ہیں نہ تو عام آ تکھت دیکھا جا سکتا ہے اور نہ ہی اُسے ناپنی کا کوئی پیا نہ ایجاد ہوا ہے۔ یو نور کا ننات میں ہر جگہ موجود ہوتے ہوئی جسی انسانی آ تکھت او تھل ہے۔ بہی نور انسان کو این نور کی برولت انسان درست مثا ہدہ کرتا ہے۔ نہ مور نے پر کو زانسان کو خیر وشر میں تیز سکھا تا ہے اور ای نور کی برولت انسان درست مثا ہدہ کرتا ہے۔ نہ صرف میں کہ نور کی ماحول میں انسانی تر تی کی رفتار مونی والی عز سی نور کی طرح خالص اور پا کیزہ ہوتی ہے۔ تیک ما مادی اور معا شر تی رغبتوں سے آ زاد ہونے والی عز سی نور کی طرح خالص اور پا کیزہ ہوتی ہے۔ میں مادی اور معا شرتی رغبتوں سے آزاد ہوتی ہے اور انسان کوز بردست نفسیاتی قوت بہم پر پنچا تی ہے۔ یوانائی انسان میں سے مز در ہونے کا خوف

چونکہ نور کی رفتار بہت تیز ہوتی ہے اِس لیے آئے دن ہونے والے واقعات اور حادثات

انسانی نفسیات پراثر انداز نہیں ہوتے ۔نور کی پناہ میں آتے ہی انسان روز مرہ کے جھکڑوں اور مسکوں سے خوف ز دہ یا ممکین ہونا چھوڑ دیتا ہے اُس کی نگاہ بلند ہوجاتی ہے۔اور اُس کے بعد اُسے چھوٹی چھوٹی با تیں اور محرومیاں ڈسنا چھوڑ دیتی ہیں۔

تھند کی اور توانائی دونوں کا امتراج نور کو ہر دوسری چیز سے متاز کرتا ہے۔ ایک طرف تو نور نفسیاتی سطح پرانسان کودہ گرمی اور توانائی دیتا ہے جس کی بدولت انسان عمل کرنے کے قابل ہوجائے۔ دوسری طرف نو رانسانی کواتنا لطیف اور ہلکا کر دیتا ہے کہ پھرا سے مادی اور معاشرتی رغبتوں کی حاجت ہی نہیں رہتی نو رانسانی گل کواتنی بلندی پر لے جاتا ہے کہ وہاں سے کیا گیا مشاہدہ انسان کو عام چیز وں اور واقعات کو شخانداز میں دیکھنے کا موقع فراہم کرتا ہے۔ ایسا ہو فی سے انسان کوا پنی ذات، دوسرے لوگوں اور کا نخات کا شخانداز میں دیکھنے کا موقع فراہم کرتا ہے۔ ایسا ہو فی تا انسان کوا پنی ذات، دوسرے لوگوں اور کا نخات کا شخانداز میں مشاہدہ کرنے کا موقع مل جاتا ہے۔ اور اِس مشاہدہ کی لذت ہر دوسری تبیس رہتی ۔ زیادہ طاقتور ہوتی ہے۔ اِسی لینوں کی بدولت جنم لینے والی رغبتیں بہت طاقتور ہوتے ہوئ لوگوں اور کا نخات کا شخانداز میں مشاہدہ کرنے کا موقع مل جاتا ہے۔ اور اِس مشاہدہ کی لذت ہر دوسری تبی ہیں ہتی وال مات کو ایس کی نظر میں مشاہدہ کرنے کا موقع مل جاتا ہے۔ اور اِس مشاہدہ کی لذت ہر دوسری مول مار کا منات کا شخانداز میں مشاہدہ کرنے کا موقع مل جاتا ہے۔ اور اِس مشاہدہ کی لذت ہر دوسری تبی ہے۔ ایس مطل موتی ہیں۔ انسان کی رغبتوں میں لطافت اور طاقت کے آتے ہی انسان فرا خ دل ہوجا تا ہو کہ میں از تا جاتا ہے۔ یوں کہتے کہ پھر ہے چورٹی چڑ میں کر کرا ہے۔ اور ایس ہو جاتی ہے اور انسان گر ای کی سر کی تبی ۔ تر مار ایک موٹی اور گہری جڑ جو بالکل سیدھی نیچ کو جارتی ہوتی ہے۔ اور انسان گر ایک سے مزید میں۔ ترکار ایک موٹی اور گہری جڑ جو بالکل سیدھی نیچ کو جارتی ہوتی ہے وجود میں آتی ہے۔ قرآن اُسے خد شدید الر حمن کانام دیتا ہے۔ میر جڑ ہو بالکل سیدھی نیچ کو جارتی ہوتی ہوتی تی میں اور کو این ان اُن را خ

ی چر شرف نور کے حصار میں پیدا ہو کمتی ہے۔ کیونکہ اس کے بغیر رحمٰن کے خوف کی جڑکا وجودانسانی نفسیات میں ممکن نہیں ہے۔ایک طرف تو انسان اپنے رحمٰن کی رحمانیت سے پُر اُمید ہوتا ہے اور رحمٰن کے بارے میں سوچ کر لذت محسوس کرتا ہے اور دوسری طرف مستقبل میں حاصل ہونے والا رحمٰن کا جلوہ اُسے نیک عمل کی ترغیب دیتا ہے۔ پھر رحمٰن کے خوف کی وجہ سے وہ کو تی اسیاعمل نہیں کرتا جونو رک حصار سے باہر ہو۔وہ نور سے باہر نکل کر مشاہدہ کرنے سے بھی خوف زدہ ہوتا ہے اُسے ماضی میں رحمٰن کو ناراض کرنے کاغم بھی ہوتا ہے۔ باقی ساری رغبتیں اِس ایک رغبت سے پھوٹتی ہیں۔مثلاً اولا دکی رغبت کو

لیجیے۔انسان کے دل میں خشیة الد حمن کی رغبت سے پھوٹے والی اولا دکی رغبت اللہ سے تعلق کی بدولت ہوتی ہے۔انسان اپنی اولا دکی تربیت اللہ کی خوشی کے لیے کرتا ہے۔اُے ڈر ہوتا ہے کہ کہیں اِس کی اولا داللہ کی ناراضگی مول نہ لے لے۔اُ سے اللہ کی عطا کر دہ اولا دمیں لذت محسوں ہوتی ہے۔اُسے اُن تمام مواقع کا سوچ کرغم ہوتا ہے کہ جب وہ اپنی اولا دکو اللہ کے بتائے ہوئے طریقے پر نہ چلا سکا۔ پھر اُسے اُمید ہوگی کہ اُس کی اولا در حکن کے بتائے ہوئے طریقے پر چل کر جنت میں داخل ہوگی ۔ اِس کی اولا دلے نیک اعمال اُس کے لیے انعام ہوں گے۔خشدیۃ الد حمٰن کی رغبت میں داخل ہو گی۔ اِس کی ہی پیدا ہو سکتی ہے۔

ابہم آتے ہیں اِس بات کی طرف کہ یہ نور آتا کہاں سے بے یہ نوراللہ کی ذات سے آتا ہے۔انسان میں اللہ نے خاص روح پھونگی ہے۔ اِس روح کا تعلق خاص اللہ سے ہے۔ ہم نہیں جانتے کہ روح کی کیفیت کیا ہے۔لیکن ہم بہضرور جانتے ہیں کہ اِس روح کاتعلق براہ راست نور سے ہے۔ نور ہی وہ دسیلہ ہےجس کے ذریعہ سے انسان کی روح اللہ کے ساتھ را لطے میں رہتی ہے۔ نور کے علاوہ روح کواللہ کے ساتھ تعلق پیدا کرنے کے لیے سی اور چیز کی ضرورت نہیں۔ یہاں یہ بات اہم ہے کہ کا مُنات کے بننے سے پہلےاللہ نے معاشرتی روحوں سے ہیء پرلیا تھااور روحوں نے ہی تصدیق کی تھی کہ بے شک اللَّه بی رب ہے۔ اِس وقت روحیں اللَّد کے سامنے سو فیصد خدشہ الد حمٰن کی رغبت میں کھڑ کی تقییں۔ أن كاخالق جوأن سے بہت محبت كرتا ہے أن كے سما منے تھااور روحوں پر اللَّد كارمُّن ہونا أس وقت بالكل واضح تصابہ چراتنے طاقتور حکمران کا خوف بھی موجود تھا جو '' کُن ''کہہ کراتن بڑی کا بُنات تخلیق کرنے کی طاقت رکھتا ہے۔جس کے پاس فرشتوں کی اتن بڑی فوج ہے کہ شارنہیں کی جاسکتی۔ ظاہر ہے کہ اِس بے انتهاطاقت کے مالک کے سامنے خوف تو ہوگا۔اللہ کی محت اور خوف نے مِل کر خدشیہ الد حمٰن کی رغبت کوجنم دیا۔ روح دنیا میں ای ایک رغبت کے ساتھ آتی ہے اور نور کی کیفیت میں ہوتی ہے۔ کوئی بھی فردجو خیشی الد حیان کی رغبت رکھتا ہوجا ہے وہ بچہ ہویا بوڑ ھا،عورت ہویا مردنور کے حصار میں داخل ہوجاتا ہے۔ بحے چونکہ فطرت سے قریب ہوتے ہیں اس لیے وہ خدشی الد حمٰن کی رغبت اینی روح میں موجود پاتے ہیں اور پیدائش کے وقت نور کی کیفیت میں ہوتے ہیں۔اگرانسان فطرت سے قریب ر بےادر اِس کی خدشبی الد حصٰن کی رغبت برقرارر بےادراسی ایک رغبت سے ماقی کی رغبتیں جنم لیں تو

انسان نور کے دائر سے بھی بھی باہر نہ جائے لیکن ہم جانے ہیں کہ ہمیشہ ایسانہیں ہوتا۔ خدشدی الد حمٰن کی رغبت کے ساتھ جوں جوں انسان آ گے بڑھتا ہے اللہ کے قریب ہوتا جاتا ہے اور نور میں بھی اضافہ ہوتار ہتا ہے۔ بیاللہ کا بنایا ہوا عدل ہے۔ انسان جس قدر کوشش کرتا ہے اللہ اُس سے کئی گنا زیادہ نور کی قوت میں اضافہ کردیتا ہے ۔ نور کی طرف بڑھنے سے انسان کو لذت ماتی ہے اور وہ نور کے اور قریب ہوجاتا ہے۔ اُس کے مشاہدہ، تجزید اور نیچہ اخذ کرنے کی قوت بڑھ جاتی ہے۔ اُس پر نئے نئے انکشافات ہوتے ہیں۔ دہ نئی نئی تعققوں سے آشا ہوتا ہے۔ اِس علم کی وجہ سے اُس کی خدشدی الد حمٰن کی رغبت اور بڑھتی ہے اور پھر وہ ایتھا تمال کی طرف راغب ہوتا ہے۔ نور کی طرف بڑھنے کی بیخوا ہش کبھی ختم نہیں ہوتی ۔ انسان کو نو رمیں آ گے بڑھنے کی لذت ہر

دفعہ پہلے سے زیادہ ملتی ہے وہ مزید شوق سے آگے بڑھتا ہے اِس اُمید پر کہ وہ اللہ کے نور سے قریب ہوجائے۔اُسے خوف ہوتا ہے کہ کہیں بیلذت ملناختم نہ ہوجائے کہیں وہ نور کے دائرے سے باہر نہ نکل جائے۔اُسے ٹم ہوتا ہے کہ وہ اتنا کچھ کر نہیں پاتا جس کی بدولت نور کے پاس زیادہ تیزی سے جا سکے۔ اِسی کیفیت سے دوچار ہو کر علامہ اقبال نے کہا تھا۔

> مجھی اے حقیقتِ منتظر نظر آ لباسِ مجاز میں کہ ہزاروں سجدے تڑپ رہے ہیں مرمی جیس نیاز میں

انسان جانتا ہے کہ نور کی انتہا اللہ کی ذات ہے اِس لیے وہ مسلسل اللہ کی جانب سفر کرتار ہتا ہے۔اللہ کا سفر نور کا سفر اور نور کا سفر اللہ کا سفر ہے لیکن یہ نو د مبر حال اللہ نہیں ہوتا اللہ کی ذات نور سے الگ ہوتی ہے۔انسان اللہ کے نور کو پا کر ایسا سرشار ہوتا ہے کہ وہ اللہ کی جانب اور تیز کی سے سفر کرتا ہے۔ اللہ اُس کا ذوق وشوق دیکھ کراُس کی طرف بیصح گئے نور میں کی گُنا اضافہ کر دیتا ہے۔ اِس نور کی لذت انسان کوآ گے بڑھنے کے لیے بے چین کر دیتی ہے۔ یہاں تک کہ اُسے موت آ جاتی ہے۔کو کی انسان موت سے پہلے نور کے منبع تک نہیں پہنچ پایا۔ ہر انسان نور کے منبع کو دیکھنے کی فقط اُ مید کے کر مراہے۔ مرف رسول اللہ مطلق کی ذات ہے جو معراج کی رات اِس نور کے منبع کے سامنے کھڑ کی ہو کی تھی کی نظر اُٹھا کر وہ بھی نہ دیکھ سکے۔کیونکہ وہ جانتے تھے کہ وہ ایک انسان ہیں۔اور اِس حالت میں اللہ کو جو نور کا منبع

ت کچھ با تیں وضاحت طلب ہیں۔ معراج کے موقع پر تمام انسانوں میں سے سرف رسول اللہ طلیقہ کی ذات تھی جن کے اندر بیقوت اورعکم تھے کہ وہ اللہ کے سامنے ہوتے ہوئے بھی نور کے منبع کود کھ لینے کی خواہش پوری نہ کریں۔ حالانکہ اللہ کاد بدار کرنے کی خواہش رسول اللہ طلیقہ سے زیادہ کسی اور فر دمیں نہیں ہو کتی تھی لیکن آ منا سامنا ہونے پر بھی اُنہوں نے آنکھ اُٹھا کر اللہ کونیں دیکھا۔ کیونکہ وہ اُس وقت بشری حالت میں شخصا دیدار کرنے کے لیے موت کا مرحلہ طے کرنا پڑتا ہے۔ بی بات واضح کرنا اِس لیے ضروری ہے کہ بعض اوقات دنیا میں رہتے ہوئے انسان نور کی لذت سے ایسا مسور، اتنا بے خود اور اتنا مرہوش ہوجا تا ہے کہ اللہ کے نور کو اللہ کی ذات سمجھ لیتا ہے۔ اِسی مشکل کو علامہ اقبال نے یوں بیان کیا ہے۔

گزر جا عقل سے آگے کہ یہ نور چراغِ راہ ہے منزل نہیں ہے

نور کے دائر مے میں آئی عقل نور میں نہائی ہوتی ہے۔لیکن اِس کے بعد بھی نور کا مقصد منبع یعنی اللہ تک پہنچانا ہوتا ہے بیذور بذات خود راستہ دکھانے کے علاوہ کچھ میں ہوتا۔ اِس نور کی وجہ سے انسان کھجور کے درخت کے ماڈل کی صورت میں قائم رہ سکتا ہے۔جس کا تنا ایک ہی رہتا ہے۔ پتے نور کے دائرے میں اُو پر کی طرف بڑھتے میں یعنی نور کے منبع کی طرف۔ بالکل ایسے ہی جیسے کھجور کی تھلی سے چھوٹا سا پودا روشنی کی سمت بڑھتا ہے۔

اِس اُو پر کی طرف بڑھتے نئے سے خدشی الم حصٰن کی رغبت پیدا ہوئی جوتوازن قائم رکھتے ہوئے دوسر کی جانب زمین میں جڑ کی صورت اندر کی طرف بڑھتی ہے۔ پیرتناسب ہمیشہ برقر ارر ہتا ہے۔ یہی وہ میزان ہے جسے اللہ نے انسان کی ذات سے لے کر کا سَنات میں موجود ''بلیک ہول'' تک ہر جگہ قائم کر رکھا ہے۔

جولوگ ساری عمراللد کے نور کی جانب سفر کرتے ہیں وہ نور کے منبع کود کیھنے کی خواہش لے کر قیامت کے دن اُٹھیں گے۔د نیا میں جونو راُن کوراستہ دکھا تا تھااب اُن کے آگے آگے چلے گا۔اُن کی زندگی میں اُن کا نورد دسروں سے چُھپا ہوا تھا۔لوگوں کی سمجھ میں نہیں آتا تھا کہ وہ لوگ اِس قسم کے فیصلے

کیوں کرتے تھے۔وہ ان کے اعمال کی دجہ نہیں جانتے تھے کیونکہ اُنہیں وہ نورنظر نہیں آتا تھا۔ قیامت کے دن اُن کود نیا میں راستہ دکھانے والالیکن نظر نہ آنے والا نورنظر آئے گا بالکل ویسے ہی جیفے ش لائٹ کی روشنی نظر آتی ہے۔وہ اِس روشنی میں تیزی کے ساتھ آگے بڑھیں گے۔ بیروشنی اُنہیں اللہ کے پاس لے جائے گی۔ جہاں جا کروہ صرف ایک ہی لذت حاصل کرنے کی خواہش کا اظہرار کریں گے۔' یا اللہ آج ہمیں نور کے منبع تک پہنچاد ہے۔ آج ہمیں اپنا دیدار کروادے'۔

اِس کے ساتھ ہی ہم اِس باب کے آخری موضوع کی طرف آتے ہیں۔نور کے دائر ے میں آنے کے لیے انسان کیا کرے؟ اُس کی ترقی کس طرح ممکن ہو؟ وہ کس طرح پھلے پھولے کہ اُسے هیقی راحت محسوس ہو؟ وہ کس طرح خوف اور غموں سے آزاد ہو؟ اوراپنی خوا ہشات پر قابو پا سکے؟ بیسب کیسے ممکن ہو؟ بیتب ہی ممکن ہے جب انسان نور کے دائر سے میں آجائے ۔نور کے دائر سے میں آنے کا مطلب ہے کھچور کے درخت کے ماڈل کے مطابق شخصیت کا سنور جانا۔

نور کے دائر سے میں آنے کا سفر قرآن سے شروع ہوتا ہے۔ انسان سب سے پہلی تو قرآن کا مشاہدہ کر سے گا۔ یعنی پڑ سے گا۔ اُس کے بعددہ قرآن کے متن میں دی گئی آیات کا تجزیی کر سے گا، اور این نتائ خافذ کر سے گا۔ اگر چنتیجہ دہی ہوگا جو قرآن نے دیا ہے۔ بیا یک متفاد صور سے حال ہے۔ اگر انسان کودہی نتیجہ اخذ کرنا ہے جو قرآن نے دیا ہے تو مشاہدہ اور تجزید کر نے کی کیا ضرورت ہے؟ لیکن حقیقاتا این نہیں ہوتا جیسا کہ ہم ذہن کے باب میں دکھ چکے ہیں۔ جب ہم قرآن کی آیات کو من ومن سلیم کرتے ہیں تو ہم قرآن کی فائل کے علاوہ اورکوئی فائل نہیں کھو لتے صرورت اِس بات کی ہوتی ہے کہ انسان قرآن کی ہرا تیت پر فردا فردا غور کر کے اُن کی الگ الگ فائل بنا نے۔ قرآن کی آیات کو من ومن سلیم کرتے قرآن کی ہوتا جیسا کہ ہم ذہن کے باب میں دکھ چکے ہیں۔ جب ہم قرآن کی آیات کو من ومن سلیم کرتے ہیں تو ہم قرآن کی فائل کے علاوہ اورکوئی فائل نہیں کھو لتے صرورت اِس بات کی ہوتی ہے کہ انسان قرآن کی ہرآ تیت پر فردا غور کر کے اُن کی الگ الگ فائل بنا نے۔ قرآن کی آیات کو ہن قرآن کی قرآن کی ایک فائل اپنا وجود بر قرار رکھ گی۔ اِس سے کوئی اور فائل نہیں گھل سے گی لیکن اگر ہم قرآن کی تر آن کی ایک فائل اپنا وجود بر قرار رکھ گی۔ اِس سے کوئی اور فائل نہیں گھل سے گی لیکن اگر ہم قرآن کی تر اُن کی ایک قائل اپنا وجود بر قرار رکھ گی۔ اِس سے کوئی اور فائل نہیں گھل سے گی لیکن اگر ہم قرآن کی تر ایک آیک یور شروع کر دیں تو ہر آیت ایک بنی فائل کو جنم دے گی۔ قرآن کی در لیے نور حاصل کرنے کے لیے اِس مشق کی ضرورت ہے۔ دور اسلیم اُن غیر مسلموں کا ہے جو قرآن کی ایک ایک آیت ایک پنور تو کرتے ہیں لیکن اُس کی مدد سے دور میں آئی تو خریمیں کرتے جو قرآن کی ایک ایک ایک ایک ایک ایک کے مضامین پڑھیق کرتے ہیں۔ بلکہ دنیا میں آ جو تھی تر تی پر نظر رکھتے ہیں جانے ہیں کہ ایک ایک ایک تیت

بیکن سے شروع ہوتا ہے جس نے مغرب میں سائن ی تحقیق کی بنیا درکھی ۔ فرانس بیکن کی زندگی پرایک طائران نظر ہمیں بتاتی ہے کہ اُس نے اندلس کے اسلامی کتب خانوں سے جمر پورا ستفادہ کیا اور یوں مغرب کی سائیسی ترقی کی اساس قرآن پر غور وفکر کی مرہون منت ہے۔ اِس کے علاوہ مغربی ماہرین کی ایک بڑی تعداد نے قرآن کے انگریز کی ترجے کئے ہیں اور مسلمانوں کو سیجھنے کے لیے اُن کی سب سے اہم دین کتاب کا مطالعہ بھی کیا ہے لیکن اِس سارے مثابد کے اور تجز ہے کے بعد اُنہوں نے وہ نتائ آ اخذ نہیں کتاب کا مطالعہ بھی کیا ہے لیکن اِس سارے مثابد کے اور تجز ہے کے بعد اُنہوں نے وہ نتائ آ اخذ نہیں کتاب کا مطالعہ بھی کیا ہے لیکن اِس سارے مثابد کے اور تجز ہے کے بعد اُنہوں نے وہ نتائ آ اخذ نہیں کر کے قرآن کے مطلوب نتائج آ خذ نہیں کر تایا پٹی مرضی کے نتائج اخذ کرتا ہے وہ قرآن کی بدولت حاصل ہونے والے اللہ کے نور سے محروم رہتا ہے۔ نور حاصل کرنے کا دوسراذ ریو دل میں ایمان کورائخ کرنا ہونے والے اللہ کے نور سے محروم رہتا ہے۔ نور حاصل کرنے کا دوسراذ ریو دل میں ایمان کورائخ کرنا ہونے والے اللہ کے نور سے محروم رہتا ہے۔ نور حاصل کرنے کا دوسراذ ریو دل میں ایمان کورائٹ کرنا میت رسول میں ہیں ایک کی تشریک کسی حد تک پہلے کر چک ہیں۔ ایمان دراصل دل میں خد ش میں ایں کا دار کی بدولت حاصل میت رسول میں ہے دور ایک کر معد تک پہلے کر چک ہیں۔ ایمان در اصل دل میں خد ش میں ایورائٹ کرنا میت رسول میں ہونا چاہت کی معد تک پہلے کر چک ہیں۔ ایمان در ماصل دل میں خد ش میں اور ای کی کر ا میت رسول میں ہونا چاہت ہے مال کرنا۔ انسان کے مل اور اُس کے لیے درکار ملا میں کی تی ہو ہو تی کے لیوں اللہ میں ہوں کا ذکر ہم پیچھے باب میں کر چک ہیں۔ نور کے دائر سے میں داخل ہونے کے لیے انسان کا میں رسول اللہ میں ہے کا در ہیں کی میں ہونا ہو ہو کے ایں داخل ہو نے کے لیے در موں اللہ میں ہوں کا ذکر ہم پر کھی ہو ہوں ہوں کر کے مور پر موں اللہ میں ہوں کی ہو ہو کے کر ہیں ہو ہوں کی کے مور پر موں اللہ میں ہو ہو ہو کے کے میں میں کا میں سول اللہ میں ہونا ہو ہے کے اور میں ہوں کی میں موں اللہ میں ہیں کا میں میں میں میں ہوں ہو ہو ہو ہے کے لیے ک

مثلاً رسول التطقيقية نے اپنى زندگى كے اعمال كونين حصوں ميں تقسيم كرر كھا تھا۔ دن كا ايک حصه اپنى خاندان كے ساتھ گزارت ، دوسرا حصه عوام كے ساتھ اور تيسرا حصه اپنى ذات كے ليے خص كرتے تھے۔ انسان كودائر ، نور ميں داخل ہونے كے ليے اپنے اعمال كوانہى حصوں ميں تقسيم كرنا ، ہوگا۔ يعنى اگر انسان ايتھ اعمال كرے اور سارا وقت عوام كے ليے وقف كرد ے اور اپنے ليے يا اپنے اہل خانه كے ليے كوئى وقت نہ چھوڑ نے تو وہ دائر ، نور ميں داخل نہيں ہو سكتا۔ زندگى كے ہرعمل پر رسول التھ تھا تھے كر سنت كوفو قيت ہے يوفو قيت اتن اہم ہے كہ سنت كى پيروى كيے بغير انسان دائر ، نور ميں داخل ہونے كى صلاحيت سے محروم رہتا ہے۔

قر آن کی بنیاد پرمشاہدہ، تجزیداور نتیجہ اخذ کر کے، اپنی رغبتوں کو خدشدی الد حصٰن کے زیرِ اثر لاکراور پھراپنے اعمال کوسدتِ رسول بیکیٹی کے مطابق ڈ ھال کرانسان نور کے دائرے میں داخل ہوجا تا

ہے۔ یہاں پنچتا ہی وہ ہے جو مجور کے درخت کے ماڈل کے عین مطابق ہو۔ یہاں پرایک سوال پیدا ہوتا ہے جو اِس کتاب کے الحظے باب کا موضوع ہوگا۔مشاہدہ، تجزیدا ورنتیجہ اخذ کرنا ایک فطری امر ہے انسان فطری طور پر مجبور کے درخت کے ماڈل پر ہوتا ہے۔ چونکہ وہ معصوم پیدا ہوتا ہے اِس لیے اُس میں خشدی الد حصٰ کی رغبت بھی موجود ہوتی ہے بھر ہر انسان نور کے دائر ہے میں کیوں نہیں ہوتا ؟

ابلیس بڑے گھمنڈ سے بولا'' میں آگ سے پیدا کیا گیا ہوں اور بیٹی سے۔ میں اِسے بحدہ

## **۳۱. ابدی جنگ**

کیوں کروں؟''ابلیس کے اِن الفاظ کے ساتھ ہی ایک اہدی جنگ کی ابتداء ہوئی۔ ابلیس اور اُس کی فوج بہقابلہ انسان۔

جس دن بیہ جنگ شروع ہوئی اُسی دن شیطان نے اپنی جنگی حکمت عملی کا بھی اعلان کر دیا۔ اُس نے بلندآ واز میں اپناجنگی پلان پیش کیا،'' میں انسان پرآ گے پیچھے، دائیں بائیں ہر طرف سے حملہ کروں گا۔'' انسان اورابلیس دونوں دنیا میں بھیج دئے گئے انسان نے دنیا کوایک میدان جنگ نہ سمجھا بلکها پنا گھر اورٹھکا نہ تصور کیا۔ شیطان جانتا تھا کہ دنیا ایک عارضی شے ہے۔ وہ دنیا سے پہلے کاوہ دور د کیچہ چکا تھا جب وقت رُکا ہوا تھا۔ اُسے پتا تھا کہ اِس دنیا کو عارضی طور پر قائم رہنا ہے۔ وہ ببخو بی جانتا تھا بلکہ د کیچ چکا تھا کہ اللہ نے ایک انتہائی خوبصورت جنت اور نہایت دردناک دوزخ بنائی ہوئی ہیں۔ دنیا شیطان کے لیے کمل کی جگہ ہے۔ اُس کاعمل کیا ہے اِس ریتو ہم بعد میں بات کریں گے۔لیکن پہلے اُس رغبت اورجذ بے کی بات ہوجائے جس کے زیرا ثر ابلیس اپناعمل کرر ہا ہے۔ ابلیس میں ایک رغبت ہے اور وہ ہے دشمن کی ۔ دشمن کی رغبت میں یانچوں جذبات موجود ہیں ۔ اُ سے غم ہے کہ انسان کو اُس پر فوقیت دی گئی۔اُسے ریجھی غم ہے کہ بہت سے انسانوں سے وہ بدلہٰ ہیں لے سکا اور وہ جنت میں چلے گئے۔اُسے انسانوں کو دوزخ میں پہنچا کرلذت ملتی ہے۔ ہر بار جب ایک انسان کھجور کے درخت کے ماڈل کے مطابق نہیں رہتا، جب بھی انسان نور کے دائرے سے خارج ہوتا ہے باجب انسان کسی ایک رغبت کے سیچھے پڑ جاتا ہے تو اُس وقت شیطان کولذ یک محسوں ہوتی ہے۔ شیطان کولذت حاصل کرنے کی اُمیدرہتی ہے وہ ہر دفت اِسی اُمید میں رہتا ہے کہ اُسے انسان کو بھٹکانے کی لذت ملے گی۔ شیطان انسانوں کو گِنتا ہے۔ وہ سب لوگوں کو دوزخ میں دیکھنے کی اُمیدرکھتا ہے۔اُن کو دوزخ میں پہنچانا اُس کا انعام ہے جسے حاصل کرنے کے لیے دوعمل کرتا ہے۔ آخر میں صرف ایک جذبہ رہ جاتا ہے اور وہ بے خوف کا ۔ شیطان کو س کا خوف ہو سکتا ہے۔ چیرت انگیز بات یہ ہے کہ شیطان کوبھی اللہ کا خوف ہے۔ شیطان اللہ سے ڈرتا ہے۔لیکن انسان سے اُس کی دشمنی ایسی شدید ہے کہ اُس نے اللہ سے اپنی دشمنی نبھانے کی اجازت طلب کی اور اُسے وہ اجازت مل گئی۔ یہاں انسان اور ابلیس کے درمیان ایک فرق واضح ہے۔ ابلیس نے اللہ <u>سے انسان کو بھٹکانے کی اجازت طلب کی ۔ اللّٰد نے اجازت دے دی۔ اللّٰد اُسے اجازت نہ دیتے تو وہ</u> اللد کے خوف کے مارے شاید کچھ بھی نہ کریا تا۔ یا در ہے کہ انسان کو تجدہ نہ کر ناانسان دشنی کی رغبت کی بنا پر ہوا تھا۔ اُس کی دشمنی کی بید غبت اُس پراتی حاوی ہوگئی کہ اُسے اللّہ رکاحکم نا مناسب لگا۔ لیکن اُس کے دل میں اللّٰہ کا خوف موجود ہے۔ انسان کے ساتھ بیہ معاملہ نہیں۔ ہر انسان اللّٰہ کا خوف محسوں نہیں کرتا۔ انسانوں کی بڑی تعداد اللّٰہ کے احکام سے سرکشی کرتی ہے۔ کیونکہ وہ اللّٰہ سے خوف ز دہ نہیں۔ شیطان کا خوف صرف اللّٰہ کے حوالے سے ہے جبکہ اُس کے باقی جذبات دشمن یعنی انسان کے حوالے سے بن ہوتے ہیں۔ اِس ایک رغبت کے علاوہ اُسے چونکہ اور کوئی رغبت نہیں اِس لیے اُس کا کوئی عمل ایپ دشمن انسان کوشکست دینے کے علاوہ کچھ نہیں۔

ز مین پر پنج کرانسان نے تو زندگی گزار نے کا سامان پیدا کرنا شروع کیا۔ فصلیں اُ گا ئیں، جانور قابو میں کے اور خاندان آباد کیا۔ جبکہ شیطان نے ایسا کوئی کا م نہیں کیا۔ وہ زمین پرصرف انسان کو شکست دینے کے لیے آیا تھا۔ اُس نے زمین پر آ کر پہلا کا م یہ کیا کہ ایک فوج تیار کرنا شروع کی۔ زمین پر انسان کے آنے سے پہلے جنات کی ایک اچھی خاصی آبادی تھی۔ اُس نے اِن جنات میں سے کا فرجنوں کو کھرتی کرنا شروع کیا اور کھر ہر ایک انسان کے ساتھ ایک جن کو منسلک کر دیا۔ اب ہر انسان کے پہلو میں شیطان کا ایک کارندہ کھڑا ہے جوانسان کو شکست دینے کا کوئی موقع ہاتھ سے جانے نہیں دیتا۔ یہ جنگ ہر ٹی عجیب ہے۔ اِس جنگ کے ایک حریف یعنی انسان نے اپنے دشمن کو تھی۔ اُس کی ایک موتی پر انسان کے پہلو میں شیطان کا ایک کارندہ کھڑا ہے جوانسان کو شکست دینے کا کوئی موقع ہاتھ سے جانے نہیں دیتا۔ یہ جنگ ہر ٹی عجیب ہے۔ اِس جنگ کے ایک حریف یعنی انسان نے اپنے دشمن کو کھی نہیں دیکھا۔ اُس کا شیطان میں سے نہیں ۔ انسان کی دہنی صلا عیتوں کو کا میں لانے نے لیے بہت می مادی اور معاشرتی رغبتیں موجود ہیں ۔ لیکن اہلیس کے لیے دنیا کی کو کی اور رغبت ہی ہیں دیکھ پی وہ دن کے ہر گھنٹے اور سال کی اہم رغبتوں

لیکن اصل کمزوری جوانسان کوشیطان کے مقابلے میں درییش ہے وہ ہے اُس جگد کے حوالے سے جہال سے شیطان انسان پر حملہ کرتا ہے۔ شیطان کوانسان کے دل تک رسائی حاصل ہے۔ وہ کسی بھی وقت انسان کے دل میں داخل ہو سکتا ہے۔ شیطان نہ صرف انسان کے دل میں موجود ایک ایک رغبت، ایک ایک جذب کو گن سکتا ہے بلکہ وہ موقع پا کر اُن کو تبدیل کرنے کی کوشش بھی کر سکتا ہے۔ اُس کو سی ملکہ حاصل ہے کہ وہ انسان کا خوف بڑھانے کے لیے کوئی چال چل دے یا اُمید دلانے میں کا میاب ہوجائے۔ وہ انعام کی رغبت کو بڑھانے کے لیے بھی پچھ کر سکتا ہے وہ لذت پر بھی اثر انداز ہونے کی

اہلیت رکھتا ہے۔وہ بیکا م براہِ راست نہیں کرتا نہ ہی وہ ایما کرنے کا اختیار رکھتا ہے۔وہ براہِ راست انسان کے دل میں کوئی نگی رغبت پیدا کرنے کے لیے وسوسہ ڈال دیتا ہے۔ یا کسی موجودہ رغبت کو کم یازیا دہ کرنے کاما حول بنا سکتا ہے۔وہ کسی ایک رغبت سے وابستہ جذبات میں تبدیلی لانے کے لیے بھی کوئی وسوسہ چھوڑ سکتا ہے۔

ایس ایس فردکا جو کمل طور پر مجور کے درخت کا ماڈل ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ شیطان کس طرح ایں ماڈل کو ایک ایسے فرد کا جو کمل طور پر مجور کے درخت کا ماڈل ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ شیطان کس طرح ایں ماڈل کو پہلے Bush ماڈل اور پھر Dead ماڈل میں تبدیل کرنے کے قابل ہوجا تا ہے۔ ہمارا ماڈل ایپ سارے مشاہدات، تجزیر اور نتائج نور کے دائر میں تبدیل کرنے کے قابل ہوجا تا ہے۔ ہمارا ماڈل ایپ السر حصٰن کی رغبت سے پیدا ہوتی ہیں اور اُس کے بعد اُس کی تمام تر زمبتیں خد مطابق ہیں۔ اِس صحت مند نفسیاتی حالت میں ہونے کے باوجود شیطان نے ہمارے ماڈل کا ساتھ نہیں کرتار ہتا ہے۔ تا کہ کسی بھی طرح ماڈل کا تو از ن خراب ہو۔ کی دو کا میں نہیں ہوتا ہے۔ ہوں کہ کو کس ہے کہ کی سال سے ماڈل میں کو کی تبدیلی ہیں آئی کین شیطان نے ہمارے ماڈل کا ساتھ نہیں

ابدی جنگ

جذبات جسم کی رغبت سے پیدا ہوئے، ایک صفائی نہ ہونے کا خوف اور دوسرایا نی زیادہ استعال کرنے کی لذت میمکن ہے کہ اِس کے بعد شیطان انسان کے دل میں یغم پیدا کردے کہ دوسر بےلوگ صحیح نہیں كرتے يا بيركه ماضى ميں وہ وضو صحيح طريقے سے نہيں كرتا تھا۔اب جسم كى رغبت كی جڑ خدشہ المد حسان ک جڑ سے الگ ہوجائے گی۔ بیجڑ نور کے دائر سے خارج ہوجائے گی۔ Deviation کا اعادہ ہوا ادریہاں ہے تبدیلی کامک شروع ہوگیا۔اب شیطان کا کا مختم نہیں آسان ہوگیا ہے۔ یا درہے کہ انسان کے ساتھ لگے شیطان کا کام انسان کی موت سے پہلے بھی ختم نہیں ہوتا۔ چونکہ اُ سے انسان کوشکست دینے کے علاوہ اورکوئی کا منہیں لہٰذا اُس کا ہریل بیہ یو چنے میں گز رتا ہے کہ اب وہ یہاں سے انسان کو کہاں لے جائے۔اب ہمارے ماڈل کی حالت یہ ہے کہ جسم کی رغبت کی بدولت خوف کی Deviation ہوئی پھر اُس رغبت سےلذت کی جڑنگلی اورا یک رغبت کی تکرار بھی ہوگئی۔ شیطان کے پاس انسان کی تمام رغبتوں کاعلم ہے۔ وہ پانچ جذبات کوبھی بہخو بی جانتا ہے۔اب وہ حالات کا،انسان کی عادات اوراُس کےطور طریقے کا جائزہ لے کر فیصلہ کرے گا کہ اگلی Deviation کیا ہو یکتی ہے۔ فرض کرتے ہیں کہ نور کے دائرہ سے ماہر نگلے ہوئے اس رغبت کو کچھ ہفتے مامینے گز رگئے۔ایک دن شیطان نے ایک نیاخوف پیدا کیا ''میں تواتنا پر ہیز گار ہوں۔ کیا پتا میری نماز ٹھیک طریقے سے ادا ہوتی بھی ہے یانہیں ، کیا پتا اللہ میری نماز ے خوش ہے کہ نہیں'' یہ یہاں دویا تیں وضاحت طلب ہیں۔ پہلی بات تو یہ کہ شیطان اینانام استعال نہیں کرتا۔ دوسری بات بیر کہ شیطان نور کے دائرہ سے خارج کرنے کی ابتدائسی قتم کی مادی یا معاشرتی رغبت سے نہیں کروا تا۔ وہ بہ کام مذہبی وجو ہات سے کروا تا ہے اور رفتہ رفتہ جب اُسے یقین ہوجائے کہ انسان مذہب سے دورآ گیا ہےتو پھر مادی اور معاشرتی رغبتوں کی طرف مائل کرتا ہے۔ اِس صورت ِ حال میں عز ت ِفْس کی رغبت کارفر ما ہے۔ یعنی بیہ خیال عز ت ِفْس کی رغبت میں خوف کاعفصر شامل ہونے کی دجہ سے پیدا ہوا ہے۔ زیادہ یانی استعال کر کے ذراسی عزتِ نفس تو بڑھ گھی اور پانی کے زیادہ استعال کی دجہ ے اُس میں ذراعی لذت بھی آئی اے اُس کے دل میں خیال پیدا ہوا کہ اُس کے پاس مانی ہے <sup>ع</sup>قل ہے، وہ جسم کو پیچ طرح سے پاک بھی کرتا ہے۔اب شیطان اِسی عزت نفس کوالگ جڑ بنا کرنور کے دائرے سے خارج کردانا چاہتا ہے لہٰذا اُس نے بیدوسوسہ پھونک دیا کہ شاید عزت فِنس مجروح ہور ہی ہےاور وہ ٹھیک طرح سے نمازنہیں پڑھ رہا۔ اِس جڑ کے پیدا ہوتے ہی نماز کمبی کرنے کا خیال پیدا ہوا۔ نماز کمبی ہوگئی۔

سجد ے طویل ہو گئے۔ اور یوں عز تے نفس کی جڑمیں سے Deviation ہوگئی۔ عزت یفس کے خوف کی وجہ سے نماز کمبی ہوئی پھر اِس میں لذت آن لگی۔ انسان کا عمل اُس کی ذات تک محد ود ہو گیا اور سنتِ رسول ایفیٹ کے طریقے سے خارج ہو گیا یوں انسان نور کے دائرے سے باہر ہوتا چلا گیا۔ رسول اللہ اللہ اللہ کی ہوایت کھ کی ہدایت تھی کہ دن کے تین حصے کروا یک اپنے لیے، ایک گھر والوں کے لیے اور ایک دنیا کے لیے لیکن اِس رغبت کی ہدولت بیتو ازن بگڑ گیا۔

اب ہمارا ماڈل کہاں کھڑا ہے؟ دور غبتوں کا وجود نور کے دائرے سے باہر قائم ہو چکا۔ ایک جسم کی رغبت ، ایک عزت نِفس کی رغبت ۔ ماڈل کی جڑ میں تبدیلی سے میں تبدیلی کا پیش خیمہ ثابت ہو تی۔ تا توازن برقر ارر کھنے کے لیے تین حصوں میں بٹ گیا۔ ایک تو موٹا تنا جونور کے دائرے میں سیدھا کھڑا ہے لیکن ایک پتلی ہی شاخ دائیں جانب سے سے کوتو ڑتی ہوئی نگلی اور دائر ونور سے باہر اند ھیرے میں چلی گئی ۔ دوسری شاخ بائیں طرف سے سے سے الگ ہوئی اور نور کے باہر اند ھیرے میں بڑھ گئی۔ اِس عمل سے سے کی طاقت میں کی واقع ہوگئی۔ تجزیدا ور مشاہدہ دونوں کمز ور ہو گئے ۔ اب ہمارا ماڈل کھور کے درخت کی طرح نظر نہیں آتا۔ اگر آپ اِس کا قریب سے بغور مشاہدہ کریں تو اُس کی دوشاخیں اور دو جڑیں آپ کو دائر ونور سے باہر جاتی دکھائی دیں گی۔

شیطان کا کام اب آسان ہوتا جائے گا۔ ماڈل کے گھروالے، خاندان اوردوست اُس کی اِس نئی روشن کی کچھ خالفت کریں گے تو شیطان کو نیا موقع ہاتھ آئے گا۔ وہ اب رہنے کی رغبت کو بڑھائے گا۔ لوگوں کی مخالفت میں انسان رہنے کی لذت محسوس کرتا ہے۔ اِس لذت سے خیال جنم لے گا۔' دمیں ان لوگوں سے بہتر ہوں۔ ان لوگوں کو میر کی قد رنہیں بچھان سے الگ رہنا چا ہے' ۔ یہاں ایک بار پھر یہ وضاحت کر دی جائے کہ بیا حساس شیطان کی طرف سے ہلیکن چونکہ وہ انسان کے سامنے نہیں بلکہ اُس کے دل میں چھپ کراییا کرنے کی طاقت رکھتا ہے لہذا وہ اسان کی اپنی آو از ہنا دیتا ہے۔ ایں اوت بھی ماڈل کا رویہ تبدیل ہوجا تا ہے۔ لوگوں سے کٹ جاتا ہے۔ وہ اُن کی باتوں کو رکر تا ہے۔ اُس لا علی کہ کہ بیا حیات ہو جاتا ہے۔ لوگوں سے کٹ جاتا ہے۔ وہ اُن کی باتوں کو رکر تا ہے۔ اُس ایک کا می کرتا ہے یا معاشرہ کو چھوڑ کر جنگلوں کا راستہ اختیار کرتا ہے۔ ایک بار پھر انسان نے اللہ کے رسول علی کہ کہ جاتا ہے۔ اور ان اور دی کر میں میں میں کہ ہو ہوں ہوں ہو ہو ہوں ہے کہ ہوں ہوں ہوں ہو کہ ہوں ہو ہو ہو ہو کہ ہوں ہوں ہو کہ ہو ہو تا ہے۔ کہ میں کہ میں ہو ہو تا ہے۔ لوگوں سے کہ جاتا ہے۔ وہ اُن کی باتوں پر انسان نے اللہ کے رسول نہ ہو ہو کہ ہو ہو تا ہے۔ لوگوں سے کٹ جاتا ہے۔ وہ اُن کی باتوں کو رکر تا ہے۔ اُس مان

بھی وہ جوقتال ہو یعنی کفار کے ساتھ جنگ۔ جہاد کے علاوہ انسان کواپنے گھر بار کو چھوڑ نے کا حکم نہیں تھا۔ لیکن شیطان کے وسو سے نے میڈ مل بھی نور کے دائر سے سے خارج کر دیا۔انسان کو شیطان سے بیچنے کے لیے اچھے انسانوں کی ضرورت ہوتی ہے لیکن انسان شیطان کی ترغیب پر اُنہی انسانوں کو چھوڑ دیتا ہے۔ ایک وقت تھا کہ ہما راماڈل اپنے علاقے میں لوگوں کو اچھائی کی طرف بلاتا تھا اور برائی سے رو کتا تھا۔ پھر لوگ اُسے اچھائی کی طرف بُلانے لگے۔اوراب وہ اُنہی لوگوں سے فرار اختیا رکیے ہوئے ہے۔

دی اسے، پیل ک ک رف بال سے اور ابوال ہوں دول سے دار را سیار سیار کی اور ک سے دور کردیا۔ کوئی اس کی کیا شیطان کا کا مختم ہوگیا ؟ نہیں ابھی موت نہیں آئی ۔ لوگوں سے دور کردیا۔ کوئی اس کی ایت نہیں سُنا الہٰذااب اپنے اعمال کا جواز پیدا کرنے کے لیے شیطان انسان میں علم کی بے جارغبت پیدا کرد ہے گا۔انسان میں غم پیدا کر ہے گا '' تمہار ہے پاس علم نہیں اس لیے بیلوگ تم پر حاوی ہوتے ہیں ۔ تم علم حاصل کرو'' ۔ اب انسان محلف اقسام کی کتابیں پڑھنا شروع کر ہے گا جن میں قر آن بھی شامل ہے۔ لیکن بیتمام مطالعہ مشاہدہ نہیں ہوگا۔ بینور کے دائر ہے سے باہر نگل ہوئی رضیوں اور سنت رسول تیک ہے مخرف اعمال کی دلیل کے لیے ہوگا۔ انسان پڑھے گا اور پھر یا تو اُسے اپنی دلیل ثابت کرنے کے لیے مواد مل جائے گایا پھر دو کوئی نئی تو جیہر پیدا کر لے گا۔ انسان کی اور خاص طور پر مسلمانوں کی تاریخ میں بیر ہم مقام ہے۔ اکثر فرق اور جھوٹ ندا ہم ایس کی مقام سے شروع ہو کے ہیں۔ ایک آدمی سے میں ہو رغبت کی بدولت کوئی نیا فلہ مذاہ دارا کی نیا نہ ہو کھڑا ہو گیا ہو گی رضیت کہ دیل ثابت کرنے کے لیے مواد میں جائے گایا پھر دو کوئی نی تو جیہر پیدا کر لے گا۔ انسان کی اور خاص طور پر مسلمانوں کی تاریخ میں بیر رغبت کی بدولت کوئی نیا فلہ مذاہر اور ایک نیا نہ ہو کی انہ ہو گی میں ہی ہو کی میں ہو کہ ہو کے ہیں۔ ایک آد

قادیانت اِسی مقام سے وجود میں آئے ہیں۔(اِس کی تفصیل آپ کو کتاب کے آخر میں ملے گی) اُس فرد کواب تھجور کے درخت کا ماڈل کہنا زیادتی ہو گی۔ تقریباً ایک سال پہلے جو سلسلہ وضو کے لیے پانی زیادہ استعال کرنے سے شروع ہوادہ آن جہاں پہنچ گیا ہے وہاں ہمیں ایک ایسا شخص نظر آتا ہے جوجسم کی ہررغبت نور سے باہر رکھتا ہے۔ اُس کی عز تے نفس کی رغبت نور کے دائر سے باہر ہے۔ پھر اُس میں رتبہ کی رغبت بھی پیدا ہو چکی ہے۔ اُس کی عز تے نفس کی رغبت نور کے دائر سے باہر ہے۔ پھر نظریات پیش کر کے لذت محسوس کرتا ہے۔ یہ صورت حال وہ ہے جہاں انسان تیزی سے العی پیدا ہوئی کہ دوہ نئے نئے نظریات پیش کر کے لذت محسوس کرتا ہے۔ یہ صورت حال وہ ہے جہاں انسان تیزی سے العالی اڈل میں تبدیل ہو کر Dead ماڈل کی طرف گا مزن ہے۔ ممکن ہے انسان اِس مقام سے آگے یوں بڑھے کہ اُسے ایپ کسی نظر سے کا جنوں ہوجائے اور دوہ اِسی جنوں میں پاگل پن کی حد تک جا پہنچہ۔ یا پھر ممکن ہے کہ اُس کے رینے کی رغبت ہی مرتے دہ تک حاوی رہے۔ اِس حوارت میں اُگل پن کی حد تک جا پنچے۔ یا پھر ممکن ہے کہ اُس کے رینے کی رغبت ہی مرتے دہ تک حاوی رہے۔ اِس حوارت میں پاگل پن کی حد تک جا پنچے۔ یا پھر مکن ہے

تو وہ لوگوں سے کم ملے گا۔ زیادہ وقت ذکر اذکار میں گزارے گا۔ یا وہ مشاہدہ کرنے کی غرض سے لوگوں سے دور جا بیٹھے گا۔ یا وہ بہت شدت سے لوگوں میں اپنے نظریات پھیلائے گا۔ اُسے لوگوں کی نوشی یا نم کی کوئی فکر نہ ہوگی۔ وہ چا ہے گا کہ ہرصورت اُس کے خیالات لوگوں پر مسلط ہوجا <sup>ن</sup>میں۔ رہنے کی رغبت سے پھر دشمن کی رغبت بھی جنم لے گی ہر وہ فردیا گردہ جو اُس کی بات نہ مانے یا اُسے رتبہ نہ دے اُس کا دشمن ہو گا۔ پھر انسان یا تو اپنے دشمن سے دور بھا گے گایا اُسے نگا یف دینے کی کوشش کرے گا۔ تاریخ میں بہت سے فرقوں نے فون جی شکل اختیار کی اور دوسر نے فرقوں کو اِسی جذب ہے تحت شکست دینے کی کوشش کی۔ یعض فرقوں نے جب بید یکھا کہ وہ دوسر نے فرقوں کو اِسی جذب ہے تحت شکست دینے کی کوشش کی۔ بعض گروہ ایسے بھی ہیں جنہوں نے اپنے دشمنوں سے نجات حاصل کرنے کے لیے جنگل میں جا کر خود کشی کر لی۔ اور یوں شیطان نے مرتے دم تک اُن کا بیچھیا نہ چھوڑا۔

یرہی ہوگا۔نور کے دائرے سے باہر نگلنے کے بعدانسان سجدے سے دور ہوجا تا ہے اِس لیے شیطان کو پچھ سکون آ جا تا ہے۔

شیطان کے لیے ایک بڑی آسانی تب پیدا ہوتی ہے جب وہ کی المانی جر ارزہ نور سے باہر اند هیر ے میں بڑھا تا چلا جا تا ہے۔ لیحنی اُس کے جذبات نیچے گہرائی میں جانے کے بجائے اطراف میں نور سے باہر اند هیروں میں نکل جاتے ہیں۔ پھر اِن جذبات کو آگے بڑھنے کے لیے شیطان می خرورت نہیں رہتی۔ انسان کے خوف ، غم ، لذت ، اُمیدا ور انعام خود بخو دہی آگے مزید اند هیرے میں بڑھنا شروع کرد بیتے ہیں۔ جڑیں سطح زمین میں اُو پر بی رہ جاتی ہیں اُن میں کو کی طاقت نہیں ہوتی لیکن وہ ہو سا شروع کرد بیتے ہیں۔ جڑیں سطح زمین میں اُو پر بی رہ جاتی ہیں اُن میں کو کی طاقت نہیں ہوتی لیکن وہ ہوتی ایوں ہیں انسان جسمانی طور پر کھو کھلا ہوجا تا ہے۔ اب وہ جئے یا مرے اُس کی کو کی اہمیت نہیں وہ ہوتی ۔ یوں ہمارا کھجور کا اڈل مردہ لیے کھو کھلا ہوجا تا ہے۔ اب وہ جئے یا مرے اُس کی کو کی اہمیت نہیں وہ ہوتی ۔ یوں ہمارا کھور کا اڈل سے کھور کے ماڈل میں تبدیل ہو گیا۔ کیا اب یہاں سے والیسی کا کو کی جواب ڈھونڈ تے ہیں۔ اِس کا جواب دینے کے لیے ہم ایک عظیم شخصیت کا ذکر کریں گے جس نے سے سوال کا کیا۔ دہ شخصیت ہیں شالی امر بکہ کے ظیم میل کم ایک سرایک سرائی کا میں ہو ایں اُن کیں کہ کا کی ہو کی ایس سوال کا

میلکم ایک (سکال کر Malcolm ) سن 1925 ، میں امریکہ کے شہر نبرا سکا (Nebraska) میں پیدا ہوئے ۔ بیدوہ دور تھا جب امریکہ کے سیاہ فا م لوگوں کو نہ تو حقوق حاصل تھے نہ ہی معاشی آ سودگی ۔ میں پیدا ہوئے ۔ بیدوہ دور تھا جب امریکہ کے سیاہ فا م لوگوں کو نہ تو حقوق حاصل تھے نہ ہی معاشی آ سودگی ۔ اُن کی کوئی حیثیت نہ تھی ۔ اُن کے لیے تعلیم اور صحت کی سہولیا یہ مفقود تھیں ۔ انتہائی مفلسی ، نا خوا ندگی اور برحالی میں امریکہ کے سیاہ فام زندگی کے دن پور ے کرر ہے تھے۔ ایسے حالات میں اخلاقی قدر میں ختم ہوجاتی ہیں ۔ جنگل کا قانون لاگو ہوتا ہے اور زندگی مادی اور معاشرتی رغبتوں کی نذر ہوجاتی ہے۔ میں کم ایک نے بچپن سے ہی بُر ے ماحول میں تعلیم پائی ۔ جوانی تک پہنچتے پہنچتے دہ ڈا کہ زنی سے لیک ہوا خانہ چلا نے تک ہر قسم کے غیر قانون لاگو ہوتا ہے اور زندگی کا میں ملوث ہو چکے تھے۔ اُن کی معاشرتی رغبتوں میں رتبہ عورت ، دشمن وغیرہ کی رغبتیں حادی تھی ہوں کے مالی مندی میں مال، نقدی، سونا اور اِس کے علاوہ مکان ، سواری ، لباس کی رغبتیں بھی موجود تھیں ۔ سی مالی زندگی نے ایک پر خیتوں میں مالی معاد در میں میں مالی میں اور میں تعلیم پائی۔ جوانی تک پہنچتے پہنچتے دوہ ڈا کہ زنی سے لے کر جوا خانہ چلا نے تک ہر قسم کے غیر قانونی اور غیر اخلاتی کا میں ملوث ہو چکے تھے۔ اُن کی معاشرتی رغبتوں میں مکان ، سواری ، لباس کی رغبتیں بھی موجود تھیں ۔ مادی رغبتوں میں مال ، نقدی ، سونا اور اِس کے علاوہ مکان ، سواری ، لباس کی رغبتیں بھی موجود تھیں ۔ سی ایک ڈا کے کی سز امیں جیل بھیج دئے گئے اِس مر حلے تک میلکم ایس لی میں ایں کی رغبتیں بھی موجود تھیں ہوئی کر اُن کی زندگی نے ایک پائا کھایا۔ یہ دور در

تھے جواُن کا اپنا منفر دانداز تھا جسے بعد میں آنے والے بہت سے مقرر بن نے اپنایا۔ گولی گی تو اِس وقت وہ اپنی شہادت کی انظگ گھما کرکوئی نکتہ سمجھا رہے تھے۔ بیہوش ہو کر نیچ گر گئے تو بھی اُن کی مٹھی نہ کھلی۔ بلکہ چیثم دید گواہوں کے مطابق نزع کے عالم میں مٹھی اور سخت ہوگئی شہادت کی انظلی اکر گئی۔ انہوں نے کلمہ پڑھا اور روح پر داز کر گئی یوں جو سفر Dead ٹائپ سے شروع ہوا، نور کے دائر سے میں ختم ہوا۔ یہ کھجور کے درخت کا ماڈل اور نور کا دائرہ بھی جیب ہیں۔ اُن میں کئے ہوئے اعمال فنا نہیں ہوتے میلکم ایک شہید ہو گئے لیکن آتی بھی وہ پورے براعظم کے بھلکے ہوئے لوگوں کے لیے ایک مثال ہیں۔ برا لکاہل سے براد قیانوں تک چھلے ہوئے شالی امریکہ میں ایک گھور کے درخت کا ماڈل ہیں جس سے روشنی اب بھی چھوٹ رہی ہے اور لوگوں کو نور کے دائرہ میں آنے کا راستد کی اور کے درخت کا ماڈل ہیں

تھجور کے درخت کا ماڈل بہت مفید ہے۔ہم اِس ماڈل کے چارا ہم فوائد کا ذکر کرتے ہیں۔ سب سے پہلے تو بیہ ماڈل کسی بھی فرد کی ذات کو بہتر بنانے کے لیے مفید ہے۔ذاتی ترقی اورخوشی ہر فرد کا حق

ہے جسے حاصل کرنے کی اُسے بھر پورکوشش کرنی چاہیے۔ترقی اورخوشی کے بغیر زندگی ادھوری ہے۔معیار مختلف ہیں ورنہ ترقی اورخوش کی جنجو تو جانو روں کو بھی ہوتی ہے۔ بہارے موسم میں درخت کی ٹہنی پر بلبل خوشی سے چپجہاتی ہے۔بارہ سنگھوں کے ریوڑ میں ایک نو جوان بارہ سنگھا بوڑھے بارہ سنگھے سے سینگ لڑا تا ہے تا کہ وہ ترقی کر کے ریوڑ کا سردار بن سکے۔انسان کے لیے ترقی اورخوشی کے معیار مختلف ہیں ہر معا شرہ

اِن دونوں کے لیےاپنے معیار مقرر کرتا ہے۔معیار طے ہونے سے فائدہ یا نقصان بیہ ہوتا ہے کہ اُس معاشر سے کا ہر فردتن دہی سے ترقی اور خوش کے اِن معیاروں پر پورا اُتر نے کی سعی میں لگ جاتا ہے۔ اِس کوشش میں وہ تعلیم حاصل کرتا ہے۔ورزش کرتا ہے۔سفر کرتا ہےاوردن رات مشقت کرتا نظر آتا ہے۔ اِس سعی کا تمر لا حاصل نہیں اگر دوبا توں کا پتا ہو۔ترقی کیا ہے؟ خوشی کس کو کہتے ہیں؟اور بیہ

دونوں کیسے ملتے ہیں؟ مثلاً لباس کوہی لیجیے۔ کیا ترقی اورخوشی تب ملتے ہیں جب انسان کپڑ مے مختصر پہنتا ہے یا پھرزیادہ پہنتا ہے؟ کیار بنے میں ترقی حاصل کرنے کے لیےخاندان کی خوشی کوقربان کر مناضر وری

ہے؟ ترقی اور خوشی کے بید معیار کون طے کرتا ہے۔ کیا ہر فرد کے لیے اِن معیاروں پر پور ااتر ناضر وری ہے؟ ہیرے کی انگوشی حاصل کرنے کے لیے انسان کتنی سعی کرے؟ کیا اِس کو حاصل کر کے جو خوشی طے گ دو اِس کو حاصل کرنے کے لیے آنے والی دشوار یوں کو بُصلانے میں مد ددے گی؟ بیتر تی بید خوشی ، آن جے پانچ یا دس سال بعد بھی خوشی کا ذریعہ ہو گی؟ کیا جس تر تی کو حاصل کرنے کی کوشش کی جار بی ہو تو تی ما بھی جائز تو کہیں وہ دکھا ور خوشی کا ذریعہ ہو گی؟ کیا جس تر تی کو حاصل کرنے کی کوشش کی جار بی ہو تو تی کے اسی معیار کو اپنا ہدف بنا کر کوشش کر رہا ہے جس فر دے پاس ترتی اور خوشی کا کوئی معیار بی نہیں وہ کیا کرے؟ کیا ہم اُسے ترتی اور خوشی کا کوئی معیار بتا کیں؟ ہو سکتا ہے بلکہ ایسا کٹر ہوتا ہے کہ ہم ایک فرد کو ترتی کرتے نہیں دیکھتے اور تحق ہیں کہ میتر تی کر رہالہذا میہ خوش بھی ہو سکتا ہے

ایمازون(Amazon) کے جنگلوں میں رہنےوالے بنگےلوگ ترقی کے کسی معیار پر پورا نہیں اُتر نے تو کیا ہم سیہ بحصیں کہ وہ خوش نہیں ہیں؟ صحراؤں میں ہونے والی اکثر شادیوں میں عور تیں لپ اسٹک کے بغیر نظر آتی ہیں تو کیا وہ ترقی یافتہ نہیں؟ اگر وہ ترقی یافتہ نہیں تو کیا وہ خوش بھی نہیں؟ اس طرح کا تصادو ہاں پایا جا تاہے جہاں ترقی نظر آتی ہے اور ہم بچھتے ہیں کہ وہاں خوشی بھی ہے۔ دنیا کے امیر افرادا پنی دولت میں جس قدرا یک گھنٹے میں اضافہ کرتے ہیں اُتی آمدن تو دنیا کے 300 افراد کی ایک سال میں نہیں ہوتی۔تو کیا دولت میں اتنی تیزی سے اضافہ کرنے والے افراد خوش بھی ہیں۔ایک مسلد تو اُن کا ہے جوتر تی اور خوشی کا کوئی معیار نہیں رکھتے ،مگر دنیا میں اکثریت اُن لوگوں کی ہے جو میڈیا اور تعلیم کی بدولت ترتی اور خوش کے پچھ معیار (چاہے وہ غلط ہی ہوں) وضع کر لیتے ہیں۔لیکن اُن تک پینچنے کی صلاحیت سے محروم ہیں۔

اِن سارے سوالوں کا جواب ہمیں تھجور کے ماڈل سے ملتا ہے۔ اِس ماڈل سے ہمیں پتا چلتا ہے کہ تچی خوشی ہی اصل ترقی کوجنم دیتی ہے۔ اور ہر خوشی کے پیچھے ترقی کارفر ما ہوتی ہے۔ یدایک بڑاراز ہے جو چھیا ہوا بھی نہیں لیکن نظر بھی نہیں آتا۔ تھجور کا درخت اِس را زکو پانے کے لیے روشنی مہیا کرتا ہے۔ اِس ماڈل کوسا ضے رکھ کر انسان خود کو بھی ڈھونڈ سکتا ہے اور اللہ کو بھی۔ اِس ماڈل سے مواز نہ کرنے کے بعد انسان کواپنی شخصیت کا جو پہلو بھی کمز ور نظر آئے وہ صرف اُسے ہی مضبوط بنا لے تو پوری شخصیت میں بہتری آجاتی ہے۔خود شاہی کے لیے کئے گئے سوالات مشاہد سے شروع ہو کر مل پر ختم ہوں گے۔ یہاں ہم وہ سوال درج کرر ہے ہیں۔ ان کے علاوہ بھی بہت سے سوال انسان اِس ماڈل کو نہیں میں رکھ کرا پنی ذات سے کر سکتا ہے۔

🛠 مشاهده:

ا۔ کیا میرامشاہدہ پُر سکون ہوتا ہے؟ ۲۔ کیا میں مشاہدہ کرتے وقت ہر سمت اور مکنہ ذرائع سے معلومات جمع کرتا ہوں/ کرتی ہوں؟ ۳۷۔ کیا میں مشاہدہ کرتے وقت تما م تبدیلیوں کا انتظار کرتا ہوں/ کرتی ہوں یا فوراً تجزیہ شروع کردیتا ہوں؟ ۵۔ کیا میر امشاہدہ جز واور گل دونوں کا احاطہ کرتا ہے؟ ۵۔ کیا میں اپنے مشاہد سے بیں اپنے حواسِ خمسہ زیادہ سے زیادہ مدت تک استعال کرنے کی کوشش کرتا ہوں/ کرتی ہوں؟

۸ \_ کیا میں خاہری طور پرنظرآنے والی معلومات کے کسی بھی سرچیشے تک پنچ جاتا ہوں/جاتی ہوں؟

<del>بر</del> **تجزیہ:** ۹ کیا میں مختلف ذرائع سے حاصل ہونے والی معلومات کو یکجا کر لیتا ہوں/ کر لیتی ہوں؟ ۱۰ کیا میں مختلف اوقات اور حالات میں کئے گئے مشاہد ے کو یکجا کر لیتا ہوں/ کر لیتی ہوں؟ ۱۱ کیا میں تمام معلومات کواپنے ذہن میں ایک تصویر میں تبدیل کر لیتا ہوں/ کر لیتی ہوں؟ ۲۲ کیا میں واقعات کوایک لڑی میں پر ولیتا ہوں/لیتی ہوں؟ ۱۳ کیا میں معلومات کا مواز نہ پہلے ہے موجود معلومات سے کر لیتا ہوں/ کر لیتی ہوں؟

۲۰۲ تنایی میں نتیجہ اغذ کرتے ہوئے جلدی تو نہیں کرتا/ کرتی ؟ ۱۵ کیا میرا فیصلہ بہت دیر سے تو نہیں ہوتا ؟ ۱۹ کہیں میرا ہز نتیجہ پچھلے نتیج سے ملتا جلتا تو نہیں ہوتا ؟ (یعنی میں بے نتائے اغذ نہیں کرتا/ کرتی ) ۲ کیا میں ہربار بے بے فیصلہ تو نہیں کرتا / کرتی یا یہ کہ میں ہے نتائے اغذ نہیں کرتا/ کرتی ) ۲ کرتی رہتی ہوں ؟ ۱۹ کہیں میرا ایک اچھا فیصلہ کسی جذب کی بدوات تبدیل کرنے کی ہمت رکھتا ہوں /رکھتی ہوں ؟ ۱۹ میں میرا ایک اچھا فیصلہ کسی جذب کی بدوات تبدیل تو نہیں ہوجا تا یعنی خوف ، اُمید ، خم ، لذت یا انعام میر نے فیصلے پراثر انداز تو نہیں ہوتے ؟ ۲۰ میر نے ایس کی ایر از انداز تو نہیں ہوتے ؟ ۱۲ میں میں ایک اچھا فیصلہ کسی جذب کی بدوات تبدیل تو نہیں ہوجا تا یعنی خوف ، اُمید ، خم ، لذت یا انعام ۲۰ میر ایک اچھا فیصلہ کسی جذب کی بدوات تبدیل تو نہیں ہوجا تا یعنی خوف ، اُمید ، خم ، لذت یا انعام ۲۰ میر ایک اچھا فیصلہ کسی جزئیں ہوتے ؟

۲۲۔کن رغبتوں کو میں نے خود پیدا کیا؟ ۲۵۔ میں خشسی الد حمٰن کی رغبت پیدا کرنے سے کتنا/ کتنی دور ہوں؟ ۲۲۔ اگر میر ے اندر خش ی الد حمٰن کی رغبت موجود ہے تو اُس سے اور کون کون تی رغبتیں وجود میں آرہی ہیں؟ ۲۷۔ کہیں میر کی خشسی الد حمٰن کی رغبت سے کوئی ایسی رغبت تو نہیں پھوٹ رہی جو مجھے آگے چل کر دائر و نور سے خارج کردے؟ ۲۸۔ اگر میر ے اندر خشسی الد حمٰن کی جڑ موجود نہیں تو پھر مجھے سیجڑ پیدا کرنے کے لیے کیا کر نا ہوگا۔ یعنی کیسے جڑ کو قابو میں کرنا ہوگا؟ ۲۹۔ میر کی کون تی جڑ دائر و نور سے خارج ہے؟

۲٫ جذبات: ۱۳ میر \_ اندر پایخ جذبات میں \_ سب \_ زیادہ شد ید جذ بدکون سا ہے؟ ۲۳ - اِس جذ بے کی شدت کب ہوئی ۔ کس واقعہ، حادث یا ماحول کی وجہ ے میر \_ اندر یہ جذب شد ید ہوا؟ ۲۳ - کیا میر کے کسی جذبے کی وجہ ہے جسمانی ا مراض تو جنم نہیں لے رہے؟ ۲۳ - میر \_ اندرکون سا جذبہ کم ہے؟ ۲۳ - میر اکوئی ایک جذبہ جنون پیدا تو نہیں کرر ہا؟ ۲۳ - میر اکوئی ایک جذبہ جنون پیدا تو نہیں کرر ہا؟ ۲۳ - میر \_ کمز ورجذبہ کر ور ہوا؟ ۲۸ - کیا میر \_ جذبات خیال کوجنم دیتے ہیں؟ ۲۲ - کمال حین این ایک جنوب کر ایک کر ہے؟

۱۹۰ - کیامیراخیال داضح ہوتا ہے؟ ۲۱ - کیامیں اپنی رغبتوں کوٹھیک کرنے کی صلاحیت رکھتا ہوں/رکھتی ہوں؟ ۲۲ - کیامیں اپنے جذبات میں توازن پیدا کرنے کی اہلیت رکھتا ہوں/رکھتی ہوں؟ ۲۳ - کیامیں اپنے مشاہدے، تجزیے اور نتیج اخذ کرنے کی صلاحیتوں کومزید بہتر بنا سکتا ہوں/ سکتی ہوں؟

۱۹۴۷ کیا میں سنتِ رسول تلایقی مرتمل کرنے کی صلاحت رکھتا ہوں ارکھتی ہوں؟ ۱۹۴۵ کیا میں نے ابچھا عمال کرنے کا منصوبہ بنایا ہے؟ ۱۹۴۷ میں کس قسم کے اعمال سے انسا نیت کوفا کدہ پہنچا سکتا ہوں اسکتی ہوں؟ ۱۹۴۷ کیا میں موسم، درخت اور جانو روں کو پیچھنے کی صلاحیت رکھتا ہوں ارکھتی ہوں؟ ۱۹۴۹ کیا میں موسم، درخت اور جانو روں کو پیچھنے کی صلاحیت رکھتا ہوں ارکھتی ہوں؟ ۱۹۹۹ کیا میں میاں زبان کی گیا رہ اصاف کو سکنے ، پڑھنے، بو لنے اور کھنے کی صلاحیت موجود ہے؟ ۱۹۵۷ کیا میں بنیا دی حساب کتاب کی صلاحیت رکھتا ہوں ارکھتی ہوں؟ ۱۹۵۷ کیا میں بنیا دی حساب کتاب کی صلاحیت رکھتا ہوں ارکھتی ہوں؟ ۱۹۵۷ کیا میں بنیا دی حساب کتاب کی صلاحیت رکھتا ہوں ارکھتی ہوں؟

یہ سوالنامہ ہر فرد کی ترقی اور خوش میں معاون ہے۔ بھجور کے ماڈل کوذ بن میں رکھ کرا یک فرد ایسے مزید سوال تیار کر سکتا ہے جو اُس کے ماحول سے مطابقت رکھتے ہوں۔ تصحبور کے ماڈل کا دوسر ااستعمال ایک اچھا نظام تعلیم وضع کرنے کے لیے ضرور کی ہے۔ ایسے سکولوں کی تعداد بڑھر بھی ہے جو اپنے ہاں اسلامی تعلیم وینے کا دعو کی کرتے ہیں یا اُس کی کوشش کرتے ہیں۔ انسانی شخصیت کی بناوٹ اور اُس کی تعمیر میں در پیش مشکلات سے عدم واقفیت بظاہر تعلیم کو ایک آسان کا م بنادیتی ہے۔ ہرا یی افر دجو کسی کا روبار یا تنظیمی امور میں کا میاب ہو گیا ہو وہ کی تعلیم ہو کی کا سمجھتا ہے۔ بہت سے لوگ اپنی زندگی میں اسلام یا فذکر نا چا جتے ہیں۔ اِس لیے دہ نظام تعلیم میں تبدیلی تھی ضرور کی سمجھتے ہیں۔ اِس احساس کے ساتھ کہ سکول کا موجودہ نظام ایک اچھا مسلمان بنانے سے قاصر ہے وہ سکول کی داغ بیل ڈالتے ہیں اور اِس نیک کام کے لیے تن ، من ، دھن کی بازی لگادیتے ہیں۔ ایسے لوگوں کی نیت ضرورا چھی ہو گی لیکن جب ہم اِس صورتِ حال کو بھی کھجور کے ماڈل کی روشنی میں دیکھیں تو ہمیں بہت سے ایسے نیک نیت مسلمان نظر آئیں گے جنہوں نے مشاہدہ کیا ، تجزید کیا ، تیج اخذ کیا اور اُس کی بذیا د پر عزت نِفس کی رغبت پیدا کی ۔ ایسی عزت نِفس جوتعلیم دینے سے سکون محسوس کرتی ہویا پھر اُنہوں نے رتبہ کی رغبت پیدا کی ۔ رتبے کی ایسی رغبت جو بچوں کا استاد بن کریا کس سکول کا نگر ان بن کر پوری ہوتی ہو۔ تعلیم کا داروں کے ایسے سر پر ست اور معلم بھی موجود ہیں جنہیں غیر مسلم نظام تعلیم کی دشمن کی رغبت تعلیم کے شعبہ میں لے آئی ۔ اور پھر ایسے لوگوں نے بھی اسلامی سکول قائم کئے جنہوں نے تو م تعلیم میسر نہیں ہے ۔

مکمل طور پر ڈھالنے اور بچوں کو مر دِمون بنانے کے لیے درست نیج کی تر بیت سے نابلد نظر آتے ہیں۔ تھجور کے ماڈل کا مطالعہ اُن ضروریات کو پورا کرتا ہے۔ اِس ماڈل کا مطالعہ کر کے ایک سکول کی روح اور جسم دونوں کواسلامی رنگ میں ڈھالا جاسکتا ہے۔سب سے پہلے تو سکول کے اغراض دمقاصد آتے ہیں۔ ہم یہاں ایک اسلامی سکول کے لیے کھجور کے ماڈل کی روشنی میں تر تیب دئے گئے بچھا غراض دمقاصد پیش کرتے ہیں۔ایک سکول کے لیے ظلامیہ اِن میں سے پچھ یا سارے مقاصد اپنے سکول کے لیے منتخب کر سکتی ہے۔

- ا۔ ہماری درسدگاہ میں مومن تخلیق ہوتے ہیں۔ایسے مومن جوکھجور کے درخت کی مانند ہیں جس کے بیتے بھی نہیں جھڑتے۔
- ۲۔ ہم اپنے نظام ِ علیم کے ذریعے بچوں کودائر ہ نور میں لاتے ہیں۔ اِس دائر ے میں آتے ہی ہمارے طالب علموں کا مشاہدہ ، تجزیداور نتیجہ قر آن سے متصادم نہیں رہتا۔
- ۳۔ وہ خدشہ الد حمٰن کی رغبت پیدا کر کیتے ہیں۔اوراُن کا ہر عمل رسول اللہ کا تعلق کی سُنت کے مطابق ہوجا تا ہے۔
  - ۳۔ ہم ایپ تعلیمی ادارے میں آنے والے ہر طالب علم کواپنی رغبتیں خدشدی الد حمٰن کی رغبت کے زیراثر لانے میں معاون اور مدد گارہوں گے۔
- ۵۔ ہم اپنے طالب علموں کی ذہنی صلاحیتوں کو بھر پورطریقے سے نشو دنما پانے کا موقع دیتے ہیں۔ تا کہ دہ رسول اللہ طلبیت کے بتائے ہوئے طریقے کے عین مطابق عمل کر سکیں۔ ت
  - ۲۔ اِس تعلیمی ادارے کا ہرطالب علم کسی رغبت کے زیرِ اثر آئے بغیر نہایت عمدہ طریقے سے مشاہدہ، تجزیہ اور نتیجہ اخذ کرنے کی صلاحت پیدا کرےگا۔
- ے۔ سکول کاہرطالب علم اپنا محاسبہ کر کے اپنی ذات کودائر ونور سے باہر نکلنے والی رغبتوں سے آزاد رکھ سکے گا۔
  - ۸۔ ہماراطالب علم معاشرہ میں ایک مثال ہوگا جود وسروں کومشاہدہ، تجزیبہ اور نتیجہ اخذ کرنا سکھائے گا۔
    - ۹۔ ہرطالب علم لوگوں کوانسانی اور مادی رغبتوں ہے آ زاد کرے گااور اُن میں

خشب الدحمن كي رغبت يبداكر عگا-ہماراطالب علم اپنی قوم کی صلاحیتوں کو ہیدارکرے گاتا کہ وہ ایک ماکیز ہاور کارآ مدزندگی \_1+ گزارسکے۔ ا پیچھلیمی ادارے نہ صرف اغراض ومقاصد کانعین کرنے میں اپنی جمر پورتو انا ئیوں کا استعال کرتے ہیں بلکہ وہاں مہینے میں ایک دفعہ چراسی سے لے کر منظم اعلیٰ تک سب کا م کرنے والے اغراض ومقاصد کااعادہ بھی کرتے ہیں۔اغراض ومقاصد کالغین اوراعا دہ ایک لمجتد ریسی سفر کا آغاز ہوتا ہے۔ابابک کمرۂ جماعت میں نصاب کے ذریعہ استاد کواغراض ومقاصد حاصل کرنا ہوتے ہیں۔ اِن کو حاصل کرنے کے لیےایک تربیت یافتہ ماہرتعلیم تھجور کے ماڈل کی ضرورت ہے جو بچوں کو تھجور کا ماڈل بناسکے۔اسی طرح ایک ایسے نصاب کی ضرورت ہےجس کو اس مقصد کے لیےاستعال کیا جا سکے۔استاد اورنصاب مل کر کمجور کاوہ بیچ بنتے ہیں جس کی بدولت سکول کی زمین سے کمجور کے نتھنے منے ماڈل جنم لیتے ہیں۔کھجور کاماڈل سکول کے نظام تدریس کو یکسر بدل دیتا ہے۔ پایوں کہیے کہ جس سکول میں نظام تدریس کھجورے ماڈل پرتر اشانہ گیا ہود ہاں بچوں کو اِس ماڈل کے مطابق ڈ ھالنا نامکن ہے۔کھجورے ماڈل سکول میں معلومات کو یا دکروانے برز ورنہیں دیا جاسکتا کیونکہ معلومات کو یا دکرنا،معلومات برغور یعنی تجزیبہ کر بے نتیجہا خذ کرنے کے مل کی نفی کردیتا ہے۔معلومات رٹوانا بچے کو کھجور کے ماڈل کے برعکس سو پنے پر مجبور کردیتا ہے۔ دراصل ر ٹنے کا نظام سُنت نبوی کے خلاف ہے اور اسلام کے نام پر جولوگ اِس طریقۂ کار میں ملوث میں وہ اپنی نا دانی سے اللہ کے نبی ﷺ کے بتائے ہوئے طریقہ تعلیم کے منافی عمل کررہے ہیں۔

مثلاً آپ قر آن حکیم کی تد ریس کوئی کیجیے۔اللہ کے نبیﷺ نے فر مایا کہ جس نے دس آیتیں پڑھ لیس وہ اُس دن کے لیے جاہل نہ رہا۔ اِس کا مطلب میہ ہوا کہ ایک اسلامی سکول میں بلا ناغہ بہت سا قر آن ریخے کےعلاوہ دس آیات پرغوروفکر ہوگا۔جس کی بدولت بچے اپنے نتائج اخذ کرنے کے قابل ہوجا کیں۔

پھرا نہی دس آیات سے اخذ کردہ نتائج اُن کی رغبتوں میں تبدیلی کاباعث بنیں گے۔ میں تنگ اُن کی دائر ونور سے خارج ہونے والی رغبتوں کوختم کر کے خدشہ ی المد حمٰن کی رغبت پیدا کرنے میں

کلیدی کرداراداکریں گے۔اور بیچ نیک اعمال کی طرف راغب ہوجا ئیں گے۔ اس مرحلے پر سکول کی ذ مدداری ہوگی کہ وہ بچوں میں سب سے پہلے خیالات کوجنم دینے کی صلاحیت پیدا کردے۔اییا کرنے سے بچوں کی تخلیقی صلاحیتوں کوفر وغ طے گا۔ پھر مرحلہ آئے گا بچوں میں زبان کی صلاحیت پیدا کرنے کا۔ سکول کی ذ مدداری ہے کہ وہ بچوں کو پانچویں جماعت کے اختتا م تک گیارہ اصناف کے ساتھ ساندا، بولنا، پڑھنا اور کھنا سکھادے۔ اور حساب اور سائینسی تجر بوں کا شوق پیدا کردے۔ نصرف اُنہیں فطرت سرار ور موز سمجھائے بلکہ جسمانی نشو ونما کی رفتارتھی تیز کردے۔ اگر اللہ کے نی تعلیق نے مضبوط اور سکول کی در پر ترجی دی ہوتی کی نشو ونما کی رفتارتھی تیز کردے۔ اگر اللہ کے نی تالیق نے مضبوط اور سکول تھا ہوں کو کنر ور پر ترجی دی ہو تھ جسمانی صحت سکول کی اولین ذ مدداری ہے۔ ایسا نہ کرنا نبی سکول کی معلی ہو کہ کار اسا می سکول کی اولین نہ مداری ہے۔ ایسا نہ کرنا نبی سکول کی میں ای ای ہو ہوں ایک نہ میں نہ ہو کر ہوں کا شوق پیدا کردے۔ میں معلی کر اور کا نہ ہوں کا نو

آخریں آتے ہیں طریقہ کہ متحان کی طرف۔طریقۂ امتحان بچ کے مشاہدہ، تجزیداور نتیجہ اخذ کرنے کی اہلیت کا جائزہ ہے۔ جہاں تک رغبتوں کا تعلق ہے تو اُن کا انداز دلگانا مشکل کا م ہے۔لیکن ہم یہ کہ سکتے ہیں کدا گر بچوں کے مشاہدہ، تجزیداور نتیجہ اخذ کرنے کی صلاحیت طاقتو رہواور بچا پی خوشی سے نیک اعمال کی طرف مائل ہوں تو یقیناً وہ اچھی رغبتوں کوجنم دے رہے ہیں۔ ہمارے خیال میں ایک بچکا دوسرے بچ سے مواز نہ کرنا اور پھر اِن کی درجہ بندی کرنا ایک انتہا کی غیر اسلامی طریقہ کا رہے۔ وہ تمام سکول جو اسلامی طرز تعلیم کا دعو کی کرتے ہیں کیاں سال کی آخر میں پہلی ، دوسری، تیسری پوزیش دیتے نظر آتے ہیں شدید تصاد کا شکار ہیں۔

تصحجور کے ماڈل کے مطابق رمتیہ اللہ کے نزدیک ہوتا ہے اللہ کا قرب انسان کے رہے کو بلند کرتا ہے۔ انسان کے انسان پرفوقیت لے جانے سے جور متبہ پیدا ہوتا ہے وہ بچے کونور کے دائر سے سے خارج کرنے کا ذریعہ بنتا ہے۔ کتنی بقسمتی ہے کہ اللہ سے قریب لانے کی بجائے ایک اسلامی سکول بچوں کو دوسرے بچوں سے دورکر دیتا ہے۔ سکول کا درس جس بچے نے اچھایا دکیا اُس سے دوسروں کو حسد ہو گیا۔ اورخود اُس میں رشنے کی رغبت پیدا ہوگئی۔ سکول نے نبی تیکی پی اُمت کو بانٹ دیا اُن میں درجہ بندی پیدا کر دی۔

تصحجور ماڈل کا تیسرافا کدہ ماہر ین نفسیات اور مثیر وں کو ہوتا ہے جولوگوں کا نفسیاتی علاج کرتے ہیں ۔جس تیزی سے انسان تحجور کے ماڈل سے مخالف سمت میں سفر کرر ہا ہے اُسی تیزی سے نفسیاتی امراض بڑھر ہے ہیں اور اُسی تیزی سے جسمانی امراض میں اضافہ ہور ہا ہے۔شوگر، بلڈ پر یشر، کینسر کا بڑھتا ہوا رُبحان نفسیاتی بیار یوں کی وجہ سے ہے۔ آج کے بہت سے جسمانی امراض کا علاج نفسیاتی امراض کا علاج کیے بغیر ناممکن نہیں تو مشکل ضرور ہے۔ اکثر جسمانی امراض جن میں سب سے عام خارش ہے وقتی طور پر تو ٹھیک ہوجاتے ہیں لیکن تھوڑ ے عرصے بعد پھر کو دکر آتے ہیں۔ اِن امراض کو قابو میں رکھنے کے لیے ساری زندگی دوائیوں کا سہار الینا پڑتا ہے۔ اِن دوائیوں کی مدد سے مرض قابو میں رہتا ہے ختم نہیں ہوتا۔ نہ ختم ہونے کی وجہ مرض کا مرکز انسانی نفسیات ہے جبکہ طبیب صرف جسمانی علاج کرتار ہتا ہے۔

نفسیاتی علاج کے جسن طریقے رائج ہیں وہ تمام غیر سلموں نے وضع کئے ہیں اِس لیے وہ انسانی شخصیت کا کمل احاط نہیں کرتے ۔ یوں محسوس ہوتا ہے کہ انسان کی شخصیت کی کمل تصویر بننے سے رہ گئی ہے۔ بیاد هورا پن اُس وقت اور بھی واضح ہوجا تا ہے جب مرض کی شخیص ہونے کے بعد بھی مشورہ دینے کا موثر طریقہ وضح نہیں ہو پا تا۔

یہاں پر محجود کے درخت کا ماڈل نہ صرف نف یاتی پہلو سے انسانی شخصیت کا کمل احاط کرتا ہے بلکہ بیر مریض کو مشورہ دینے میں بھی کا رگر ثابت ہوتا ہے۔ مثلاً ڈپریشن کی ہی مثال لے لیچے۔ ڈپریش انسانی نفس میں غم کی مقدار بڑھ جانے سے پیدا ہوتا ہے۔ خوف ، اُمید ، لذت ، انعام کم ہوتے جاتے ہیں جبکہ نم بڑھتا جا تاہے۔ یہاں تک کہ انسان کو خم میں لذت محسوں ہونا شروع ہوجاتی ہے۔ ممکن ہے میڈم اولاد کی موت یانا کا می سے شروع ہو۔ یا یڈم والدین کی موت سے لاحق ہوا جاتی ہیں ہو کر دوسر ے جذبات کے برابر ند آجائے تو پھر اُس کا کم ہونا مشروع ہوجاتی ہے۔ ممکن ہے میڈم میں لی کا موت یانا کا می سے شروع ہو۔ یا یڈم والدین کی موت سے لاحق ہوا جاتی ہوئے دیڈے کہ موکر دوسر ے جذبات کے برابر ند آجائے تو پھر اُس کا کم ہونا مشکل ہوجا تا ہے اور اگر خم کو بڑھتے ہوئے دو سال کا عرصد کر رجائے تو پھر انسان طبقی اور نف یاتی مدد کے بغیر ٹھیک ہی نہیں ہوتا۔ خم کا رائس کی میں سال کا عرصد کر رجائے تو پھر انسان طبقی اور نف یاتی مدد کے بغیر ٹھیک ہی نہیں ہوتا۔ خم کا رائس کی میں سے سال انسان رفتیں تو پیدا کرتا ہے لیکن اُن سے متعلق جذبہ ایک ہی جنم لیتا ہے اور اور میں کال کی وجہ سے انسان رفتیں تو پیدا کرتا ہے کم کا پہلو تلاش کر لے گا۔ اُسے مکان مل جائے گا اور اُس مکان کی وجہ سے

انسانی ماڈل کے فوائد کا تجزیہ

وہ بھیعم کارشتہ ہے جہاں وہ خودکو گناہ گارتصور کرتار ہتا ہے۔ یہاں پرمشورہ دینے والے کوغم کاجذبہ کم کر کے اُمید، انعام اورلذت کو پیدا کرنا ہے۔ وہ سب سے پہلے تو بیدد کچتا ہے کہ مریض کے دل میں کون کون تی رغبتیں موجود ہیں جن نے تم وابستہ ہے۔ پھروہ دیکھتا ہے تم سے دابسۃ سب سے طاقتو رغبتیں کون سی میں۔ اُس کے بعد وہ ایسی رغبت کو تلاش کرتا ہےجس کے حوالے سے لذت اور اُمید پیدا کرنا آسان ہو۔وہ مشاہدہ، تجزیداور نتیجہ اخذ کرنے کی صلاحیت کواستعال کر کے مریض کواپنے دل کا جگڑا ہوا توازن دیکھنے کا موقع دیتا ہے۔وہ مریض کواپسے ائلال کرنے برآمادہ کرتا ہے جن سے مریض کے دل میں لذت بیدار ہو۔ جوں جو ل أمید، انعام اور لذت بڑھتے ہیں عم کم ہونا شروع ہوجاتا ہے۔ یہاں پر بھی مشورہ دینے والے کا یہی ہدف ہوتا ہے کہ مریض خدشی الد حمٰن کی رغبت کو بیدار کرلے کیونکد اُس ایک رغبت میں تمام پانچ جذبات انتہائی توازن کے ساتھ موجود ہوتے ہیں اور بہسب سے گہری اور طاقتو ردغبت ہے۔ تحجور کے درخت کا چوتھا فائدہ تنظیموں کو ہے جوا پنااندرونی ماحول بہتر بنانے اور لطور تنظیم ترقی کرنے کی خواہاں ہیں۔ اِس کے لیے نظیم کے اکابرین اپنے ساتھیوں کو اُن حالات کا مشاہدہ کروا ئیں گے جن میں تنظیم کا م کرر ہی ہے۔ پھروہ تجزیبہ کر نیجیا خذ کریں گے کہ تنظیم کی اہمیت کیا ہے؟ تنظیم کیاا چھے کا م کررہی ہے؟ تنظیم کے ساتھ وابسة رہنا کیوں ضروری ہے؟ اُنہیں یقین ہوجائے گا کہ حالات اور داقعات کی روثنی میں وہ ایک بہترین تنظیم ہے دابستہ ہیں۔اوراُن کی تنظیم معا شرے کے لیے ایک نعمت سے کم نہیں۔ بینتائج تنظیم کوایک قبیلہ کی دغبت میں تبدیل کردیں گے۔ اِس تنظیم سے وابستہ لوگ نظیم کوا پناخاندان تصور کریں گے۔ تنظیم سے وابستہ لوگ ایک دوسرے کے لیے دوست کی طرح ہوجا ُ میں گے تنظیم کے مخالفین کے لیےاُن میں دشمن کی رغبت پیدا ہوجائے گی۔اب اگریہ تنظیم کاروباری نوعیت کی ہے تو اُس سے وابسۃ لوگ اپنی تنظیم کے لیے محت کریں گے کیونکہ اُنہوں نے اپنی عزتے فنس کواپنی تنظیم کی عزت سے جوڑ دیا ہوگا۔وہ اپنی کمپنی کے رہے اور مالی حالت میں اضافے کواپنے ر بنجاور مالی رغبت کے طور پر دیکھیں گے۔وہ اپنی کمپنی کی حریف کمپنی کودشمن کی رغبت سے منسوب کر دیں گے۔وہ چاہیں گے کہ اُن کی اپنی کمپنی حریف کمپنی سے زیادہ کا روبار کرے۔ اِسی طرح اگر بیکوئی مٰہ ہی یا فلاحی تنظیم ہےتو اِس سے دابستہ لوگ چاہیں گے کہ زیادہ سے زیادہ لوگ اُن کی تنظیم سے دابستہ ہوجا کمیں

معاشر \_ میں اُن کی تنظیم کو بلند مقام ملے ۔ اُن کی تنظیم کی عزت نِفس میں اضافہ ہو۔ دونوں صورتوں میں کار کنان کی دما غی صلاحیتوں کا بھر پور استعال ضروری ہے۔ سب سے پہلے تو تنظیم کے ذمہ داروں کو چاہیے کہ وہ یقین کریں کد اُن کے کار کنان کون تی دما غی صلاحیتیں زیا دہ رکھتے ہیں۔ اِس کے بعد وہ اپنے ہر کار کن کی تر ہیت اُس کی دما غی صلاحیت کے مطابق کریں ۔ اگر اُن کی اپنی تنظیم میں اُن کے کار کنان کی دماغی صلاحیتوں کے مطابق لوگ موجود نہ ہوں تو وہ اپنی تنظیم سے باہر اپنے اوگ تلاش کریں جوان کے کار کنان کی تر ہیت اُس کی دماغی صلاحیت کے مطابق کریں ۔ اگر اُن کی ایسے اوگ تلاش کریں جوان کے کار کنان کی تر ہیت کر سیس اِس موقع پر بہت سے سر براہان باہر سے ایسے افراد کواپنی تنظیم سے وابستہ کر لیتے ہیں جن کی رغبتیں تو اُن کی تنظیم سے مطابق نہیں رکھتیں لیکن اُن کے پاس وہ دماغی صلاحیتیں ہوتی ہیں جن کی رغبتیں تو اُن کی تنظیم سے مطابق نہیں رکھتیں لیکن اُن فائدہ دیتی ہے لیکن آ گے چل کر نفاق کا باعث بنتی ہے۔ بہتر یہی ہوتا ہے کہ اپنے وسائل سے تنظیم میں اُن

تحجور کے ماڈل کا دائرہ کا را تناویع ہے کہ انسانی زندگی کے ہر شعبے یا پہلو پر اس حوالے سے گفتگو ہو سکتی ہے۔ اگر صرف قر آن اور احادیث کا مطالعہ ہی اِس غرض سے کیا جائے تو بہت سے نئے طریقہ ہائے کا راور معلومات منظر عام پر لائی جاسکتی ہیں۔ اِس کتاب میں ہم نے اِس علم کا ایک عمومی خاکہ پش کیا ہے۔ قاری جوں جوں گہرائی میں جا کر سوچ گا اُس کے سامنے نئی نئی با تیں آ شکار ہوں گی۔ اُسے د نیا میں ہونے والے واقعات کو ایک نئے انداز سے دیکھنے کا موقع ملے گا۔ زندگی کو ایک تر تیب اور نہے پر لا نے میں مدد ملے گی۔ اِس ماڈل سے منتظر میں کئی تحقیقات جنم لیں گی اور یقیناً ،ہت سی کتاب اِس ماڈل کے بارے میں کبھی جا کیں گی۔ اِن ساری تحقیقات سے انسانی شخصیت کو بہتر انداز سے توجھنے میں مدد ملے گی۔ اللہ تعالی ہماری کو ششوں کو قبول فرمائے۔ آمین ۔

ضهيهه جات

ضهيمه ا باب۳: سبکھنا

### معدنیات کا توازن

معد نیات کی صحیح مقدارانسانی جسم میں توازن قائم رکھنے کے کام آتی ہیں۔ جس طرح لو ہے کی سلاخیس ریت اور سینٹ کوالیک مینار میں پکڑ کر رکھتی ہیں ویسے ہی لو ہے کی ایک مناسب مقدارانسانی جسم میں مضبوطی اور گھراؤ کاباعث ہوتی ہے۔لیکن ان معد نیات کی کمی یازیا دتی جسم میں عدم توازن کا سبب بنتی ہے جسم میں موجود ہر معد نی جسم کے سی نہ سی مخصوص حصے کو ند صرف پکڑ کر رکھتا ہے بلکہ اُسے قوت بھی دیتا ہے مثلاً چونا یعنی کیلیتیم انسانی جسم میں ہڈی بنتا ہے جوانسان کے پٹوں کو پکڑ کر رکھتی ہے۔ جبکہ لوہا انسانی خون نے خیات کی مضبوطی دیتا ہے اور اس کی وجہ سے دہا پنی ساخت بر قرار رکھتی ہے۔ جبکہ لوہا وقت اگر چونے اور لو ہے کی کمی یا زیادتی ہوجا کے تو انسانی جسم توازن بر قرار نہیں رکھ سکتا اور انسان پیا ر

جسم میں موجود معد نیات کی کمی یا زیادتی دوطریقوں سے ہوتی ہے یا تو انسان کی خوراک، ورزش یا روز مرہ کی تربیت میں کو کی خلل واقع ہوجا تا ہے جس کی وجہ سے اِن معد نیات کی صحیح مقد ارجسم میں نہیں رہتی مثلاً اگر سبزیاں نہ کھا کی جا کی تو جسم میں لو ہے کی کمی واقع ہوجائے گی۔خوراک، ورزش اور دن کی تر تیپ میں خرابی پہلے جسمانی امراض کودعوت دیتی ہے پھر ذہنی امراض کا موجب بنتی ہے۔ بعض اوقات امراض کے جنم لینے کی تر تیپ الٹ جاتی ہے۔ انسان کسی ذہنی پریثانی کا شکار ہوجا تا ہے۔ اُسے کو کی جذباتی دھچ کا اتنا شدید لگتا ہے کہ وہ اپنا جذباتی اور ذہنی تو از نمیں رکھ یا تا۔ ایسا ہونے کی صورت میں انسان جسمانی بیاریوں کا شکارتھی ہوجا تا ہے۔

جسم میں موجودا ہم معد نیات کے عدم توازن سے جونف یاتی امراض پیدا ہوتے ہیں اُن میں پچھ شترک ہیں۔ یعنی ہرایک معد نی کی کمی بیشی سے پیدا ہونے والی خرابی جسم میں موجود دوسری معد نیات سے منسلک ہے معد نیات کے عدم توازن سے جوا مراض پیدا ہوتے ہیں وہ قر آن حکیم میں بھی انسانی کمزور یوں کے طور پر گنوائے گئے ہیں۔ معدنیات کے عدم توازن کی وجه سے پیدا ہونے والی بیماریاں: ارتروس، بزدل اور بے چین ۲۔ چھوٹی چھوٹی باتوں پرغور کرے اور ناراض ہو ۳۔مال پرست ۲۰۔خود غرض (جوشکر کرنا بھول جائے) ۵۔خیالی پلا وَرِپانا، بڑے خواب دیکھنا ۲۔مستقل مزاجی کی کی، غیر ذمہ داری 2۔جذباتی پن ۸۔ سطحی ساعلم ۹\_منفی سوچ ۱۰۔کا، پلی

اِن کمزور یوں کوذہن میں رکھ کرانسان خودا پناتوازن برقر ارر کھ سکتا ہے۔ ذہنی پریشانی بڑھنے کے نتیج میں ہمیں دیکھنا ہوگا کہ بیر پریشانیاں ان دس کمز وریوں میں سے کس کمز وری کی وجہ سے پیدا ہور ہی ہیں۔ مثلاً عین ممکن ہے کہ ڈپریشن حیثیت سے بڑھ کرنظر آنے یا ذمہ داری لینے کی وجہ سے پیدا ہوا ور اُس صورت میں انسانی جسم میں فاسفور سکا عدم توازن ہوگا۔ یا یہ کہ ایک فر ددوسروں کو گھٹیا سمجھےا ورخود کو عالم فاضل تصور کر بے جس کا مطلب بیہ ہوا کہ اُس کے جسم میں سلفر کا توازن بگڑ گیا ہے۔ یا یہ کہ کسی فر دمیں تنگ نظری یا تنگ دلی آگئی ہے اور وہ چھوٹی چھوٹی باتوں پرغور کر تا اور اُن سے گھرا تا رہتا ہے۔ اس صورت میں اِس کے اندر کیاشیم کا عدم توازن پیدا ہو چکا ہوگا۔

### ضمیمه ۲ باب ۳: سبکھنا

# زيان : باره صلاحيتوں کا حصول

زبان انسانی سوچ کونتقل کرنے اورانسان کوانسان سے جوڑنے کااہم ذریعہ ہے۔ چونکہ خیالات کے تباد لے سے خط خیالات جنم لیتے ہیں، اِس لیے زبان علم کود سعت بھی دیتی ہے۔ زبان کے چار بنیا دی اجزا ہیں۔ان میں سےاول توسُنا ہے جو کہانسان ماں کے پیٹے سے ہی شروع کردیتا ہے۔ بچہ جوزبان کافی دن تک سُنتا رہتا ہےتھوڑی تی زبان کی روانی آنے پر بولنا شروع کر دیتا ہے۔اگلامرحلہ یڑ سے کا آتا ہے۔ بچہ کہانیوں اور قصوں سے پڑ سے کی ابتدا کرتا ہےاور آگے چل کر کتابیں پڑ سے کے قابل ہوجاتا ہے۔زبان کا تیسراادرسب سےاہم مرحلہ لکھنے کا ہوتا ہے۔ اِس مرحلے پرانسان این سوچ کو کاغذیز پنتقل کرنے کے قابل ہوجاتا ہے۔اپنے خیالات کالکھ کراظہار کرنے کی خاطرانسان کوزبان کی پہلی تین صلاحیتوں کوبھی استعال کرنے کی ضرورت ہوتی ہے۔زبان کی اِن حیارصلاحیتوں میں سے دوکا تعلق مشاہدے سےاور د دکاعمل سے ہوتا ہے۔ چونکہ سُننا اور پڑھنا معلومات جمع کرنے سے متعلق ہیں اِس لیے بیہ مشاہدے کے زمرے میں آتے ہیں۔ ہم جوبھی سُنتے پارٹر چتے ہیں وہ ہمارامشاہدہ ہوتا ہے جس کاہم تجزید کر کے نتائج میں تبدیل کرتے ہیں سُننے اور پڑھنے سے جونتائج ہم اخذ کرتے ہیں۔اُن میں سيطوس معلومات تود ماغ كاحصه بن جاتى بين يرجبكه دل س تعلق ركھنے دالے نتائج رغبتوں سے متعلق جذبات کامحرک بنتے ہیں اور پھرہمیں عمل پرآ مادہ کرتے ہیں۔اب اگر سُنے اور پڑھنے کے بعدانسان کا عمل زمان سے متعلق ہوتو پھر ما تو بیمل بولنے کی صورت میں نمودار ہوگا ما پھر لکھنے کی صورت میں بےعلامہ اقبال کاشعر ہے۔

یہ دور اپنے براہیم کی تلاش میں ہے صنم کدہ ہے جہاں لاالٰہ الاللٰہ ہماری رسائی اِس شعرتک دوطریقوں سے ہی ہوسکتی ہے۔یاتو ہم میشع سُنیں گے یا پڑھیں گے۔اِس کے بعد ہم تجزیر کر ناشروع کردیں گے۔اِس کے لیے ہم اِس شعر کے اہم الفاظ اور تصورات یا

اصطلاحات یرغورکریں گے۔مثلاً دورے کیامُرا دیےاور اِس دور کے خاص خاص خددخال کیا ہیں۔ پھر ید که اُس دور کے خدوخال ماضی کے ادوار سے کیسے مختلف ہیں۔ دوسرالفظ ہے ابراہیم ۔ ابراہیم ایک اصطلاح ہےجس سےمراد ہےا یک ایسافر دجو بےخوف ہوا درجراُت سے پیچ ہات کہنے کی ہمت رکھتا ہو۔ اُس میں مشاہدہ، تجزیبا اور نتیجہ اخذ کرنے کی عظیم تو تیں موجود ہوں۔اور پھر بید کہ آج کے دور میں ایسے فرد کی ضرورت کیوں ہے؟ اِس لیے کہ آج کا دور صنم کدہ ہے۔ اب یہاں صنم کدہ ہے کیا مراد ہے؟ اِس سارت تجزید کے بعدہم اس نتیج پر پہنچے کہ جس دور سے ہم گز ررہے ہیں اِس دور میں انسان این خواہشات کا پجاری ہےاور ضرورت ایسےلوگوں کی ہے جو خواہشات کے بُوں کو تو رسکیں۔ اِس منتجہ ک بدولت دل میں رغبتوں کے لیے جذبات نے جنم لیا۔انسان کوابرا ہیمی کا م کرنے میں عزت نِفس مِلی ۔ عزت نِفْس کی جولذت محسوس ہوئی اُسی نے اُسے ممل پرآ مادہ کیا ممکن ہے کہ بیفر دمیلغ بن جائے وہ لوگوں کواین تقریر کے ذریعہ قائل کرے کہ وہ خواہ شات کے بت ریزہ ریزہ کردیں۔ یا پھروہ این تقریر کے ذ ربعہ سےلوگوں کوانقلابی اقدام کرنے پر کم بستہ کرے۔دہ خواہشات میں ڈوبے ہوئےلوگوں کواپنے ز درتج پر سے ایک نے انداز میں سوینے پر تیار کر دے۔ اِس طر زِتح ریکا ہم جب بھی ذکر کرتے ہیں تو ہمارے سامنے دوشخصیات آتی ہیں جنہوں نے اپنی تح پر کے ذریعہ ابرا ہیمی کردارا دا کرنے کی کوشش کی اور لوگوں کی رغبتوں کے بتوں کوابنے قلم کی نوک سے ریزہ ریزہ کر دیا۔ یہ دوشخصات ہں سید قطبؓ اورسید مودوديؓ۔

اِن دونوں کی تحریملامدا قبالؓ کے شعر سے پیدا ہونے والی رغبت کا انقلابی جمل ہے۔ اِن کی کوئی کتاب بھی اُٹھالیں چند صفحات میں ہی اندازہ ہوجائے گا کہ دہ اسلامی روح سے عاری مادہ پر ستانہ نظام کے شدید دشمن ہیں۔ اُن کی خواہ ش ہے کہ اُن کا لکھا ہوا ایک ایک لفظ بُوں پر گلہا ڑے کی طرح گرے۔ وہ دونوں مفکر حضرت ابرا ہمیم کی طرح انسانی مشاہد کے کواپنی تحریر کالبادہ اوڑ ھاد سے ہیں تا کہ انسان معاشر کی بند شوں سے آزادہ ہو کر ایک نئی نہتے پر سو چا اور بہتر رغبة وں کو جنم دے۔ وہ دونوں اپنی تحریر سے انسانی سوچ کو ہد لنے میں کس صد تک کا میاب ہو کے ایں کا اندازہ فلپائن سے لے کر امریکہ تک اُٹھر تی ہوئی اسلامی تح کیوں کی قوت سے لگا یا جا سکتا ہے۔ زیادہ تر انقلا بی تحریکوں کے چیچ سید مودودیؓ اور سید قطبؓ کی تحریروں کا انٹر ضرور ملے گا۔ زبان کے بارے میں ایک اہم حقیقت ہیہ ہے کہ انسان کی سب سے پہلے نشو دنما پانے والی د ماغی صلاحیت خیال ہے۔ یعنی انسان اپنی زبان میں خیال کوجنم دینے کی صلاحیت سب سے پہلے پید ا کرتا ہے۔ خیال کے بعد دوسری د ماغی صلاحیت ہے زبان ۔ زبان اوائل عمر سے نشو د نما پانا شروع ہوجاتی ہے اور اُس کی بنیادی صلاحیت دس سے گیارہ برس کی عمر تک پایڈ بیجیل کو پینی جاتی ہیں۔ بشر طیکہ اُس کی تربیت پر توجہ دی جائے ۔ گیارہ برس کی عمر تک پایڈ سیل کو پینی جاتی ہیں۔ بشر طیکہ اُس کی اِن چاروں صلاحیت وں سے گیارہ برس کی عمر تک پائڈ سااور لکھنا سکھا نا بہت آسان ہے۔ زبان کی اِن چاروں صلاحیتوں پر عبور حاصل کرنا انتہا کی سہل ہوتا ہے جو کہ ایک قدرتی امر بن جاتا ہے۔ گیارہ برس کی عمر کے بعد زبان پر دستر سی حاصل کرنا مشکل ہوجاتا ہے۔ وہ کی کام جو گیارہ برس کی عمر تک فطری طور پر

ماہرینِ تعلیم نے زبان کی بارہ اصناف یا اقسام کو شناخت کیا ہے جن پر عبور حاصل کر کے زبان میں وسعت پیدا کر ناممکن ہوجا تاہے۔ بیہ بارہ اصناف دنیا میں کھی جانے والی ۹۵ فیصد زبانوں کا احاطہ کرتی ہیں اِن کو سُٹنے ، بولنے، پڑ ھنے اور لکھنے سے ایک بیچ کو زبان پر عبور حاصل ہوجا تاہے جو ساری زندگی کا رآ مدر ہتا ہے۔وہ بارہ اصناف سیہ ہیں۔

ا۔ کہانی، ۲۔مضمون، ۳۔خط، ۲۔ڈائری،۵۔ آپ بیتی، ۲۔روداد، ۷۔نظم،۸۔انٹرویو،۹۔ ڈرامہ، ۱۰ خبر، ۱۱۔اشتہار، ۲۱ تحقیقی مقالہ۔زبان کی اہمیت کومدِ نظرر کھتے ہوئے ضروری ہے کہا کیک فرد اِن اصناف سے داقف ہواور اِن میں سے پچھاصناف لکھنے کے قابل بھی ہو۔

صمیمه ۳ باب۳: سیکھنا

جسمانی صلاحیت : ورزش اور اُس کی اقسیام

خیال اورزبان کے ساتھ ساتھ جسمانی صلاحیت بھی انسانی عمل میں بنمادی حیثت رکھتی ہے۔جسمانی قوت کے بغیرانسان اپنے خیالات کو عملی جامہ پہنانے کے قابل نہیں ہوتا کم سے کم جسمانی صلاحت حاصل کرنے کے لیے تچھ جسمانی ورزش ضروری ہوتی ہے۔ یہ ورزش جسم کوتو انا بناتی ہے۔ جسمانی صلاحیت مشاہدہ سے لے کر خیال تک کی تخلیق میں انسانی نفسیات کے ہر مرحلے کو بہتر کردیتی ہے۔جذبات میں توازن لانے کے لیے درزش کاعمل دخل بہت واضح ہے۔ ڈیریشن اورخوف کی حالت میں تو ورزش کا کر داراورا ہم ہوجا تاہے۔ورزش کوہم دواقسام میں تقسیم کرتے ہیں۔ایک وہ جس میں زیادہ سے زیادہ ہوا چھپچر وں میں داخل ہوتی ہے۔دوسری وہ جس کی بدولت جسم کے توازن اور ہم آ ہنگی میں اضافہ ہوتا ہے۔ پہلی قشم کی ورزش دوڑ ، چلنااور تیرا کی جیسے اعمال پر مشتمل ہیں۔ اِن کی بدولت ٹائگیں اور کمر مضبوط ہوتی ہیں۔اِس کےعلاوہ زیادہ سے زیادہ ہوا پھیپھڑوں سے ہوتی ہوئی جسم کے مختلف حصوں تک پہنچتی ہے۔ایسی ورزشوں سے دل کی دھڑ کن میں اضافہ ہوتا ہے سانس چھوتی ہےاور پسینہ آتا ہے۔ دوسرى قتم كى ورزش ميں ايك جگہ ہے دوسرى جگہ جانے كامل نہيں ہوتا۔ بہ پُرسكون قتم كى ورزشیں ہوتی ہیں اِن درزشوں میں نہ تو دل کی دھڑ کن بڑھتی ہےادر نہ ہی سانس چولتی ہے۔ اِن درزشوں میں شامل ہیں یوگا جس کا تعلق ہندوستان سے ہے۔ اِسی قسم کی دوسری کارآ مدورزش تائی چی کہلاتی ہےاور اِس کاتعلق چین سے ہے۔اِن دونوں ورزشوں میں بہت زیادہ چلنانہیں پڑ تا۔ بہ<sup>ج</sup>سم اور ذ<sup>ہ</sup>ن کا ربط مضبوط کرتی ہیں۔ اِن کی بدولت جسم میں ایک توازن آتا ہےاور ذہن پُرسکون ہوجاتا ہے۔ بیدورزشیں انسان کےاندر چُھیے ہوئے مثبت جذبات کوابھارتی ہیںاور منفی خیالات کو گھٹاتی ہیں۔ بوگااور تائی چی کے خاندان میں ایک اور ورزش کااضافہ کیا جا سکتا ہےاور وہ ہے تیراندازی۔ یوں تو تیراندازی کی جگہ پیتول اور بندوق نے لے لی ہے کیکن تیراندازی بہر حال انسان کے اندر چیپی مثبت قو توں کوا بھار نے اور جسم کا د ماغ کے ساتھ ربط بہتر بنانے میں بہت مددگار ہے۔ اِس کی بدولت انسان میں صبر پیدا ہوتا ہے اور طبیعت کوسکون آتا ہے۔ نماز جہاں انسان کے جذبات کو اعتدال پرلانے کا ذرایعہ ہے وہیں نماز میں کی جانے والی جسمانی حرکتیں ہمار جسم کی طاقت اور صحت کے بارے میں بہت کچھ بتاتی ہیں۔ نماز کو بہتر طریقے سے اداکرنے کے لیے اُن دونوں اقسام کی ورز شوں کی ضرورت ہے جن کا پہلے ذکر کیا گیا ہے۔ ہم نماز کے ذرایعہ کی جانے والی دونوں قسم کی ورز شوں کے اثر اے کا مختصراً ذکر کرتے ہیں۔

سجد بی میں جاتے وقت انسان اپنے گھٹے موڑتا ہے پھراپنی ایڑی اُٹھا تا ہے اُس کے بعدوہ اپنے گھٹے زمین پر غیک کر سجد بی میں جاتا ہے۔ اِس سار مے عمل میں گھٹے ٹیکنے تک نمازی کی کمر سیدھی نؤی چاہئے ۔ کمر کا آگے کی طرف بھلنے کا عمل صرف گھٹے ٹیکنے کے بعد شروع ہونا چاہئے ۔ اسی طرح سجدہ ادا کرنے کے بعددوبارہ کھڑ بے ہوتے وقت نمازی سب سے پہلے اپنی کمر سیدھی کرے گا۔ ایسا کرنے کے بعدوہ اپنے گھٹے سید ھے کرتا ہوا اپنا پاؤل زمین پرلگائے گا۔ اُو پر اُٹھتے وقت اُس کے پاؤل پنچ جا کیں گے اور گھٹے گھلتے جا کیں گے لیکن ایسا کرتے وقت کمر سیدھی دینی چاہتے ۔

سجدہ میں جاتے وقت اور سجدہ سے واپس کھڑ ہے ہوتے وقت کمر کو بالکل سیدھار کھنا تقریباً ناممکن ہےا گریبلی قتم کی ورزش نہ کی گئی ہو۔ یعنی دوڑ ، چلنایا تیرا کی کے بغیرانسان کی ٹانگوں اور کمر میں اتن تو انائی نہیں ہوتی کہ دہ کمرکوسیدھار کھتے ہوئے کھڑ اہو سکے پابیٹھ سکے۔

اِسی طرح سجدہ کرتے ہوئے انسان بیٹھ جانے کے بعد پہلے اپنے ہاتھ زمین پر دکھتا ہے اور پھراپنی ناک اوراُس کے بعدا پنی پیشانی ۔ اِسی طرح سجدے سے اُٹھتے وقت ایک نما زی پہلے ہاتھ اُٹھائے گا پھر پیشانی اور آخر میں ناک۔

یوگااورتائی چی اِس عمل کو بہتر بنانے میں بہت معاون ہوتی ہیں۔ ہاتھ رکھتے ہوئے پہلے بھیلی رکھی جائے گی اور آ ہت آ ہت ہورا ہاتھ رکھا جائے گا۔ایسا کرتے وقت پہلے انگو ٹھاز مین سے لگے گا پھر چیوٹی انگلی اُس کے بعد شہادت کی انگلی اور سب سے آخر میں درمیان والی سب سے کمبی انگلی۔ اِسی طرح انگلیاں اُٹھاتے وقت پہلے سب سے کمبی اُنگلی اُٹھے گی اور سب سے آخر میں انگو ٹھا۔ پھر نمازی کی پیشانی اور آخر میں ناک۔

بہ ساراعمل ایک نہایت ہی نفیس عمل ہے۔ اِس سار محمل میں ایک ربط ہے۔ ایک تسلسل

ہے۔ اِس سار یے عمل کے دوران کسی قشم کا جھٹکایا تیزی نہیں آنی چاہئے۔ بہتے پانی کی تی روانی ہونا ضروری ہے۔ نماز میں اِس طرح اپنے جسم کوٹر کت دینے کے لیے یو گااور تائی چی جیسی ورزشیں بہت معاون ثابت ہوتی ہیں۔

نماز چونکه انسانی عبادت کامنتها ہے اِس لیے اِس کوعمدہ اور نفیس بنانے کے لیے انسانی جسم کا صحیح انداز بہت ضروری ہے۔ جسم کی حرکت کو بہتر بنانے کے لیے دونوں قشم کی ورزشیں درکار ہیں اور اگر نماز میں نمازی ایپ جسم کو بتائے ہوئے طریقے کے مطابق حرکت نہ دے سکے تو ظاہر ہے کہ جسمانی صلاحیتیں کمز ورہوگئی ہیں۔ آخر میں ہم ایک ایس ورزش کا ذکر کرتے ہیں جو کسی نہ کسی حد تک دونوں قشم کی ورزشوں کو سموتے ہوئے ہے اور بیہ ہم ایک ایس ورزش کا ذکر کرتے ہیں جو کسی نہ کسی حد تک دونوں قشم کی حرکت کو تیز کرتی ہے تو دوسری طرف جسم اور ذہن کے راجا کو مضبوط کرتے ہوئے انسان کو پُر سکون بناتی ہے۔ شاید اِسی لیے مسلمان جب تک اچھے تلوار باز رہے اچھے نمازی بھی رہے۔

#### ضمیمہ ؟ باب۳: سبکھنا

طبي صلاحيت : ٥٠ بنيادي امراض طب کی بنبادی صلاحیت رکھنا ہرفرد کے لیےویسے ہی ضروری ہے جیسے ککھنا پڑ ھنا۔ چونکہ کامیاب زندگی کے لیے دہنی اور جسمانی طور پر تندرست رہنا ضروری ہے۔ اِس کیے طب کے حوالے سے کچھنہ کچھصلاحیت چھوٹی عمر سے ہی پیدا کی جانی چاہئے ۔ طب کی صلاحیتوں کو ہم تین اقسام میں تقسیم کرتے ہیں۔ پہلی تو فوری نوعیت کی بیاریاں ہیں کہ جن میں چوٹوں کا ذکراً تا ہے مثلاً خون کا بہنا، ہڈ کی کا لو ٹناوغیرہ۔دوسر محقم موسمی اور وبائی امراض کی ہے مثلاً نزلہ، زکام، پیٹ دردوغیرہ۔اتن بنیادی طبی مہارت ہونی جائے کہانسان عارضی مرض کی نوعیت کوجا پنج سکے۔ دوسری صلاحیت یہ ہے کہانسان کو احساس ہوجائے کہ کب عارضی مرض Chronic میں تبدیل ہو گیا ہے۔مثلاً گھٹنے میں ایک آ دھدن کا در دنو عارضی ہوگا۔لیکن اگریمی در داکثر اور کئی مہینے تک چلے تومستقل نوعیت کابن جائے گاجو شاید گنٹھیا کا مرض ہو۔اسی طرح پیٹ کے اُو پر دالے حصے میں بھی بھی کا دردتو عارضی ہے لیکن اگریہی در دستقل رہنے لگے تو غالباً السر کا درد ہوگا۔ طب کی تیسر میں صلاحیت دہنی یا جذباتی مرض کی ابتدائی شناخت ہے۔ آج کے دور میں جسمانی امراض کے حامل لوگوں کی تعداد نفسیاتی امراض رکھنے والے لوگوں سے کم ہے۔ بلکہ بہت ے جسمانی امراض نفساتی مسائل کا شاخسانہ ہیں۔ایسے میں انسان کونفسیاتی مسائل کی چیدہ چیدہ نشانیوں کی پیچان ہونا ضروری ہے۔کسی بھی نفسیاتی مسئلہ کی بروقت شناخت سے اُسے بڑھنے سے روکا جا سکتا ہے۔لیکن بذشمتی سےنفسیاتی مسائل اگرحد سے بڑھ جا ئیں توانسان گہرے کنوئیں میں گرجا تا ہے، جہاں ے نکلنا اُس کے لیے ناممکن ہوگا۔ اِن تین اقسام کی طبی معلومات بنیا دی تعلیم کا حصہ ہونا چا ہے ٔ تا کہ انسان بہتر زندگی گزارنے کے قابل ہو سکے۔

آخر میں ہم اُن•۵ عارضی امراض کی فہرست مہیا کررہے ہیں کہ جوانسانی امراض کا٭۸ فیصد ہیں۔باقی ۲۰ فیصد امراض اصل میں اِن٭۸ فیصد امراض کی بگڑی ہوئی صورت ہوتے ہیں۔

#### ضميمهم

باب ٤ : مشاهده

#### ۲ سال میں ۸۰ فی صد

رسول الله يستيق خ مشاہد كوانسان كى بنيا دى ضرورت قرار ديا ہے۔ قرآن ميں انسان كو مشاہد حكى دعوت بہت تى جگہوں پر ملى ہے۔ إس سے ظاہر ہوتا ہے كہ مشاہدہ كرنا انسان كى بنيا دى صلاحيتوں ميں سے ايك ہے۔ بلكہ ايك اچھا مشاہدہ انسان كوفطرى طور پر تجزيدا ور نتيجہ كى طرف لے جاتا ہے۔ جو كہ آ گے چل كر أسے جذباتى استحكام عطاكرتے ہيں۔ مغربى دنيا نے مشاہد حكى اس اہميت كو تہ جھا اور يہى أن كى نشا ق ثانيه كا موجب بنا۔ مغرب كے ماہر ين تعليم نے أستو تعليم كا حصد بنايا۔ بيسو يں صدى تحقيق كانتيجہ تھا جس كى معربچوں ميں مشاہدہ كى قوت پيدا كرنے كار . جمان بر حكى اس اہميت كو تہ جھا مشاہد حكى جو سال سے كم عمر بچوں ميں مشاہدہ كى قوت پيدا كرنے كار . جان پيدا ہوا۔ مير . جان اس تحقيق كانتيجہ تھا جس كے مطابق انسانى ذہن كى ٩٠ في تعد مسلاحيتيں ٢ سال كى عمر تيك مكمل ہوجاتى ہيں۔ يعنی

اِس تحقیق کاسہرااطالوی ماہر تعلیم ڈاکٹر مار بیمانٹیوری (Maria Montessori) کے

سرجا تا ہے۔ اُنہوں نے پہلی دفعہ بچوں پر سائنسی انداز میں تحقیق کی جس کی بدولت اس حقیقت کا انکشاف ہوا کہ انسان کے اندرد ماغی صلاحیتوں کو اجا گر کرنے کا بہترین وقت ۲ سال کی عمر سے پہلے کا ہے۔ مار یہ مانٹیوری نے بچوں میں مشاہد ے کی قوت کو جلا بخشنے کے لیے کئی تھلونے متعارف کروائے جو آن مانٹیسوری آ پریٹس کے نام سے جانے جاتے ہیں۔ ہم یہاں ڈا کٹر مار یہ مانٹیسوری آ پریٹس کو ذہن میں رکھ کر کچھا یسے طریقے پیش کرتے ہیں جن کو عملی جامہ پہنا کر آ پ اپنے بچوں کی دہنی صلاحیتوں میں تین از اضاف کر کچھا یسے طریقے پیش کرتے ہیں جن کو عملی جامہ پہنا کر آ پ اپنے بچوں کی دہنی صلاحیتوں میں تین کو اضاف کر کچھا ایسے طریقے پیش کرتے ہیں جن کو عملی جامہ پر کر آپ اپنے بچوں کی دہنی صلاحیتوں میں تین کو سی حضاف اور سوچ کر جواب دینے کی صلاحیت بیدا ہوگی اور وہ ہرائیوں سے دور رہنے میں کا میاں ہو گا ہو گا ہو گا ہو

چھونے کی حس (ہاتھ) : درجہ حرارت

ایک دیگی میں چارک پانی ڈال کر چو لیے پرایک منٹ کے لیے گرم ہونے کو چڑھادیں۔ دیگی کے پاس ہی ۲ خالی گلاس رکھ لیں۔ایک منٹ پورا ہونے پرایک گلاس کو پانی سے جمریں۔ ۳ سینڈ مزید گزرنے پر دوسرا گلاس بھریں اسی طرح تعین تمیں سینڈ کے وقفے سے تیسر ااور چوتھا گلاس بھی مجر لیں۔اب بنچ سے کہیں کہ وہ پانی کے گلاسوں کو درجہ حرارت کی تر تیب سے رکھے یعنی سب سے شنڈ ا سیر ھے ہاتھ پر۔ پھراُ لٹے ہاتھ پراُس سے گرم، پھراُس سے گرم اور سب سے با کیں ہاتھ پر سب سے شنڈ ا گرم ۔ ایسا کرنے کے لیے وہ پہلے ہر گلاس کو صرف دوانگیوں سے جھوئے اگراُ سے قطاس میں دو دشواری ہوتو دونوں ہاتھوں سے گلاس پکڑ کر محسوس کر اور اگر پھر بھی فیصلہ نہ ہو سے تو گلاس میں دو انگلیاں ڈال کر محسوس کر سے اس تج ہے میں پر پڑے ہوں بچو گرا گواں کو پہلے ہا ہر سے چھو کر محسوس کر سے اور دوسری بات سے کہ گلاس بچ کے سامنے میز پر پڑے ہوں بچو اُن کو اُٹھا ہے ہیں۔

چُهونے کی حس(ہاتھ):کُهردراپن

پانچ مختلف نوعیت کے پھراور کپڑ ے کے نکڑ ہے جمع کرلیں۔ پہلے ۵ پھروں کو بچے کے سامنے رکھ دیں۔ اُسے کہیں کہ وہ دوا نگلیوں سے ہر پھر کی سطح کو محسوس کرے اور پھر سب سے چکنے پھر کو دائیں ہاتھ پر رکھ دے۔ اِس کے بعد وہ اُس سے زیادہ گھر درے پھر کو پہلے پھر کی بائیں جانب رکھے۔ اِس طرح کرتے کانچوں پھروں کو ترتیب سے لگا دے۔ اِس سرگرمی کے بعد بچے کو پانچ مختلف کپڑوں کے نگڑے دے دیں اور اُسے سے کپڑے بھی ویسے ہی ترتیب سے رکھنے کو کہیں۔ آپ کو کپڑے مختلف قسم کے کا غذ کے ساتھ بھی کر سے کی ٹو ک

دیکھنے کی حس(آنکھیں): رنگ

بچ کے سامنے ۵ مختلف بیتے رکھ دیں۔اب بچ کو بیتے تر تیب سے رکھنے کو کہیں۔ بیتر تیب ولیمی ہی ہوگی، ملکے رنگ سے گہرے رنگ کی طرف ۔اسی طرح ۲۳ پانی تجرے گلاسوں میں ایک ہی رنگ مختلف مقداروں میں ڈال کر بھی بیکھیل کھیلا جا سکتا ہے۔

**دیکھنے کی حس(آنکھیں): مقدا**د اب چارگل<sub>اس</sub>وں میں <sup>مخ</sup>نف مقدار میں چاول ڈال دیں بچوں سے<sup>کہ</sup>یں کہ وہ چاول کی مقدار کا اندازہ کریںاور چاول کوتر تیب سے رکھیں ۔ یہی کھیل آپ چاولوں کے چارڈ ھیر لگا کربھی کر سکتے ہیں۔اگر چاول میسر نہ ہوں تو یہ کھیل ریت بوتلوں میں بھر کریا ریت کی ڈھیریاں لگا کربھی کیا جا سکتا ہے۔ **سدننے کی حس (کان): مقدار** 

پانچ بوتلوں میں تھوڑی تھوڑی کنگریاں ڈال دیں۔ بوتلوں کو باہر سے کا غذ کے ساتھ لپیٹ دیں۔اب بچوں کو ہر بوتل ہلانے کو کہیں۔انہیں ہدایت کریں کہ وہ آواز سے اندازہ لگا کمیں کہ کس بوتل میں زیادہ کنگریاں ہیں اور کس میں کم۔ پھر ویسے ہی ان پانچ بوتلوں کو تر تیب سے رکھیں جیسے ہم چھپلی سرگر میوں میں رکھتے آرہے ہیں۔

سننے کی حس(کان): خاموشی

بچوں سے کہیں کہ آنکھیں بند کر کے اپنے آس پاس سے آنے والی آ واز وں کو پیچا نیں اور اُن کے بارے میں بتا <sup>ت</sup>یں کہ وہ کہاں سے آ رہی ہیں۔ بچکو آنکھیں بند کرنے کو کہیں اور پھر مختلف چیز وں کو ٹھونگیں مثلاً کرسی، گلاس، دیوار وغیرہ ہر دفعہ ٹھو تکنے کے بعد بچکو آ واز کی شناخت کرنے کو کہیں۔ بہت چھوٹے بچکو آپ پہلے دکھا <sup>ت</sup>یں کہ <sup>ت</sup>س چیز کو ٹھو نکنے سے کیسی آ واز پیدا ہو تی ہے۔ یہی کھیل کسی ایک چیز مثلاً پچرکو مختلف چیز وں پر رگڑنے سے بھی کھیلا جا سکتا ہے۔

چکھنے کی حس(زبان): حرارت

ہم نے شروع میں گرم پانی کو محسوں کرنے کی سرگرمی بیان کی تھی۔ جب وہی پانی ذرا شھندا ہوجائے تو گلاسوں کو تھما پھرا دیں۔ اب بچے سے پانی کو چکھ کر درجہ حرارت کا اندازہ لگانے کی کوشش کرنے کو کہیں۔ یہی تھیل گرم اور شھنڈ سے پانی کو کمس کرنے سے بھی تھیلا جا سکتا ہے یعنی ایک گلاس میں بالکل سادہ پانی ہو۔ ایک گلاس میں پنج شھنڈا پانی اور باقی کے دو گلاسوں میں کمس اب بچے سے کہیں کہ دہ اُن گلاسوں کو درجہ حرارت کی تر تیب سے ویسے ہی رکھے جیسے دہ پہلے گرم پانی کو رکھ چُکا ہے۔

**چکھنے کی حس (ذبان): ذائقہ** چارگلاسوں میں پانی ڈال کر مختلف مقدار میں نمک ملادیں۔اب بچوں کو چکھا کر نمک کی مقدار کی تر تیب سے لگانے کو کہیں۔ یہی کھیل چینی کو پانی میں ملا کر بھی کھیلا جا سکتا ہے۔ آخر میں ہم چارالیی چیز وں کا ذکر کر ناچا ہیں گے جن کی مدد سے ہماری قوت مشاہدہ بہت تیزی سے بڑھتی ہے۔ اِن میں سب سے پہلے ریت یا مٹی۔ بچوں کا ریت یا مٹی سے طیلنا اُن کی قوت مشاہد ہ کو تیزی سے بڑھا تا ہے۔ بچوں کوریت میں کھیلنے کے لیے پلاسٹک کے جھوٹے چھوٹے طلونے دیں۔ اُن کے ساتھ میٹھ کر گھروندے بنانے سے لے کر شکلیں بنانے تک بہت میں سر گرمیاں کریں۔ مشاہدہ بڑھانے میں پانی کا بھی بہت بڑا کردار ہے۔ ایک بڑے سے ٹ میں پانی بھر دیں۔ اب بچوں کو اس پانی میں چھوٹے چھوٹے کھلونے ڈال دیں۔ بچواں پانی کے ساتھ گھنٹوں مصروف رہتا ہے۔ بہت می ما کمیں اس کو دفت کا ضیاع بچھتی ہیں کیکن پیاصل میں مشاہدہ بڑھانے کی نہا ہے۔ موثر مش ہے۔ مش ہے۔ ایک پالتو جانو رضر وررکھیں۔ اپنے بچے کی دوتی اُس پالتو جانو رہے کر اکمیں۔ اُسے جانو رکو کھانا کھلا نا سکھا کمیں۔

مشاہدہ بڑھانے میں چوتھا بڑا کرداررنگوں کا ہے۔ بچے جتنارنگوں سے کھیلتے ہیں اُتنابی اُن کی قوتِ مشاہدہ بڑھتی ہے۔رنگوں کا یہ کھیل کٹی طرح کھیلا جا سکتا ہے۔دوسے تین سال کی عمر کے بچوں کو صرف Crayon دے دیں اُس کے بعدرنگ والی پینسل متعارف کرا کمیں۔اور پانچ برس کی عمر کے قریب بچوں کو دائر کلربھی دے سکتے ہیں۔

ضميمه ٢

باب ۷ : حلقهٔ ذهن کی خرابیاں

ہو میں پیتھی، صحت اور نفسیات ہومیو پیتھی طریقہ علاج کے موجد ڈاکٹر ہانیمن (Dr.Hahneman) ایک تاریخ ساز شخصیت تھے۔ کم ہی لوگ ایسے ہوں گے جنہوں نے ایک نظام وضع کیا اور اپنی زندگی میں ہی اس کوعملی جامہ بھی پہنا دیا۔ ڈاکٹر ہانیمن نے علاج کا ایک ایساطریقہ پیش کیا جو مروجہ طریقے سے مختلف نہیں بلکہ متضا دتھا اور پھراپنی زندگی ہی میں اپنے نظر بے کوملی صورت میں یورپ اور امریکہ میں پھیلانے کے قابل ہو گئے۔

مدیات کم لوگ جانتے ہیں کہ ڈاکٹر ہانیمن تو حید پرست تھاور اللہ کی ذات پر کمل یقین رکھتے تھے، شایدا می وجہ سے اُن کا طریقہ علاج اسلام اور قر آن کے نظریات سے بہت قریب ہے۔ ڈاکٹر ہانیمن کے اللہ پریفتین کا اندازہ آپ اُس بیان سے لگا سکتے ہیں جو اُنہوں نے بستر مرگ پر دیا۔ جب وہ آخری دنوں میں شدید بیمارہوئے اور در دسے حالت غیر ہوئی تو اُن کی بیوی سے اُن کی حالت دیکھی نہ گئی۔ شد سے نم میں اُن کی بیوی کے منہ سے نکلا''خدا آپ کو اتنی تکلیف کیوں دے رہا ہے آپ نے تما م عمر انسانیت کی اتن خدمت کی ہے'' ۔ میسُن کر ڈاکٹر ہانیمن غصیمیں آگئے ۔اور جو اب دیا'' جو میں نے کیا وہ اللہ کی تو فیق تھی جو اُس نے مجھے دی ۔ میں شکر گز ارہوں اللہ کا کہ اُس نے مجھے میتو فیق بخش' ۔

قرآن میں ہم پڑ <del>ھتے ہیں کہانسان کے کرتو توں کی دہ</del>ہ سے بحرو براورآ سان میں فساد بر پا ہوا ہے۔تقریباً یہی بات ڈاکٹر ہانیمن نے انسان کی ذات کے حوالے سے کہی۔اُن کے نزد یک ذبخی اور روحانی فساد، جسمانی بیار یوں کوجنم دیتا ہے۔ بیشتر جسمانی امراض کی جڑوہ نفسیاتی اور روحانی علت ہوتی ہے جو کسی جسمانی مرض کے نمودار ہونے سے کافی عرصہ پہلے ہمارے دل ود ماغ میں پھیلتی رہتی ہے۔ بید بات بہت سے لوگوں نے کہی ہے لیکن جس تفصیل سے اور سائنسی بنیا دوں پرڈا کٹر ہائیمن نے مختلف جسمانی امراض کا تعلق ذبنی امراض سے جوڑا ہے دہ کا م کم از کم ہماری تحقیق کے مطابق کسی اور کے حصے میں نہیں آیا۔

ڈاکٹر ہانیمن کی اِس حقیق کوآ گے بڑھانے میں امریکی ہومیو پیتھک ڈاکٹر کینٹ Kent کا

بڑاہاتھ ہے۔ڈاکٹر کینٹ ایک ایلو یتھک ڈاکٹر تھے جو ہومیو پیتھی کی طرف متوجہ ہوئے اورتر قی کرتے کرتے ہومیو پیتھی میں سندکہلائے ۔اُنہوں نے جس انداز سے جسمانی عارضوں کو د ماغی عارضوں سے جوڑا ہے وہ اِس کتاب کے قاری کے لیے خصوصی دلچ یہی کابا عث ہوگا۔

اُنہوں نے بتایا کہ ذہن دوکام کرتا ہے ایک تو تجزید کرتا ہے اور دوسرا نتیجدا خذکرتا ہے۔ تجزید کرنے کواُنہوں نے حق وباطل کوالگ کرنے کا نام دیا۔ مشاہدات سے ملنے والی معلومات پچھ حقیقت ہوتی ہیں اور کچھ افساند۔ سب معلومات پر سو فیصد یفتین نہیں کیا جا سکتا۔ نتیجہ اخذ کرنے سے بہت پہلے بلکہ تجزید شروع کرنے سے بھی پہلے ہمیں جع کی ہوئی معلومات میں سے بچ اور جھوٹ کوالگ کرنا ہوتا ہے۔ ایسا کرنے کے بعد ہم حقائق کو تو متیجہ اخذ کرنے کے لیے استعال کرتے ہیں۔ جبکہ غیر حقیق یاباطل مشاہدات کو حذف کرد ہے ہیں نتیجہ اخذ کرنے کے لیے استعال کرتے ہیں۔ جبکہ غیر حقیق یاباطل مشاہدات کو حذف کرد ہوتا ہے۔ خوتی محمد حقوق ہوتا ہوتا ہوتی میں میں کہ خوتی معلومات معلومات کر سے میں معلومات کو اعتماد ہونا ضرورت پڑتی ہے جوانسان کی قوت ارادی ہوتی ہوتی ہوتی ہے جس کے لیے انسان کو تلیتی صلاحیت ک محروم ہوجا تاہے۔ نتیجناً وہ تجزید کرنے کے باوجود فیصل نہیں کر پاتا۔

اب یہاں سے ڈاکٹر کینٹ کی معرکداً راتخلیق کا دوسراحصہ شروع ہوتا ہے۔ڈاکٹر کینٹ کے مطابق انسانی جسم سے مختلف اندرو نی اعضاء بھی کچھ اِی قسم کا کا م کرتے نظراً تے ہیں۔انسان کے تین اعضاء پھیپھٹر ے،انٹڑیاںاورگرد ہے ہیں۔ابہم ہرا یک عضو کے کا م پرالگ الگ بات کرتے ہیں۔

پہیپہڑے

پھیپھڑ سےتا زہ اورا چھی ہوا کوجسم میں داخل کرتے اورخراب ہوا کوجسم سےخارج کرتے ہیں۔ ہواناک سے ہوتی ہوئی پھپھڑ وں میں داخل ہوتی ہے جہاں وہ مختلف نالیوں میں سے گز رتی ہوئی اِس قابل ہوجاتی ہے کہ خون میں داخل ہوجائے ،خون میں داخل ہونے کے بعد یہ ہوا ہمارے جسم کا حصہ مِنتى ہے۔

گرد۔ گرد سے انسانی جسم میں موجود پانی میں سے فاسد ماد ےالگ کرتے ہیں۔ پانی گردوں میں آ کرصاف اورگندے پانی میں تقسیم ہوتا ہے بالکل ویسے ہی جیسے ہوا چھیچڑوں میں آ کرتقسیم ہوجاتی ہے۔ پھیر وں کی طرح گردوں کا کام پانی کوجع کرمانہیں۔ نہ ہی پانی کواستعال کرنا ہے۔ گردی تو فقط پانی کو ایک طرف سے لیتے ہیں اور صاف پانی کوگندے پانی سے الگ کردیتے ہیں۔ اُس کے بعد صاف پانی توجسم کا حصہ بن جاتا ہے جبکہ گندہ پانی پیشاب کے ذریعے خارج ہوجاتا ہے۔ یعنی گردے ایک طرح کا 'واٹر فلٹر پلانٹ ہیں جن کا کاما بچھ پانی کوگند کی سے صاف کرنا ہے۔ گردوں میں داخل ہونے والے پانی کا استعال گردوں میں نہیں ہوتا وہاں تو صرف وہ صاف ہونے کو آتا ہے اور گردے ایپ اس کا میں اتنے کیکا ہیں کہ یہ پانی کونہایت مستعد کی اور انتہا کی بار یک بنی سے صاف کرد ہے ہیں۔

انتڑیاں

انتڑیوں میں داخل ہوتی ہےتو دہ انتہا کی بار یک زرات میں تبدیل ہو چکی ہوتی ہے۔ معد میں جوراک جب انتڑیوں میں داخل ہوتی ہےتو دہ انتہا کی بار یک ذرات میں تبدیل ہو چکی ہوتی ہے۔ معدہ ایک ہاون دستہ ہے جو مختلف اقسام کی خوراک کو تیز اب کی مدد سے پیں ڈالتا ہے لیکن خوراک میں سے مختلف غذائی مادوں کوالگ کرنا معد کے کا کام نہیں بیکا مانتڑیاں کرتی ہیں۔ معد میں پنے نے بعد جب خوراک انتڑیوں میں داخل ہوتی ہےتو اس پسے ہوئے مرکب میں سے دہ قوت بخش ماد سے الگ کر خون کا جن کے بغیر ہم صحت مندزندگی نہیں گز ار سکتے ۔ غذا کے صحت بخش مرکب انتڑیوں میں سے نگل کرخون کا حصہ بن جاتے ہیں اور باقی فضلے کہ ذر لیع جسم سے خارج ہوجاتے ہیں۔ گردوں اور پھیچر وں کی طرح ہوتی ہیں۔

ییتیوں اعضاصاف ،عمدہ اور مفید مواد سے نقصان دہ اور فالتو ماد سے الگ کرتے ہیں۔اور وہ موادا پنی منزل پر پہنچنے کے قابل ہوجا تا ہے۔ اِن تینوں میں خرابی کی صورت میں دوبا تیں ممکن ہیں۔ یا تو اُن میں داخل ہونے والے مادے وہیں رُک جا کیں اور صفائی کا عمل معطل ہوجائے اُس صورت میں اِن اعضا کے اندر داخل ہونے والے مرکبات اپنی منزل پر نہیں پہنچیں گے اور موت داقع ہوجائے گی۔ دوسر کی صورت میں بیا عضاصفائی کا کا مناسب طریقے پر سرانجام نہ دیں گے اور اِن میں داخل ہونے والے مرکبات صفائی کے بغیر ہی آگے چلے جا کیں گے۔ بیصورت حال پیدا ہوجائے تو ہمارے جسم میں محتلف قسم کے امراض جنم لیں گے جوآ کے چل کر انسان کو موت کے منہ میں دھکیل سکتے ہیں۔ انسانی د ماخ کاوہ حصہ جو تجزیب کرنے کے کام آتا ہے ای انداز میں کام کرتا ہے۔حواسِ خسب سے حاصل ہونے والی معلومات یہاں پہنچق ہیں تو دماغ کا بیر حصہ اُن میں سے پچ اور جموٹ ، حقیقت اور فسانے کوالگ کر دیتا ہے۔ اِس کے بعد پچ اور حقیقت آگ چلے جاتے ہیں اور ہمارے نتائج کا حصب بن جاتے ہیں جبکہ جموٹ اور فسانہ ہمارے دماغ سے خارج ہوجاتے ہیں یعنی ہم اُنہیں بھول جاتے ہیں۔ اب اگر تجزیبہ کے مرحلے پر معلومات پھنس جا کیں تو وہ صاف ہو کر نتائج کی شکل اختیار نہیں کرتیں نیچناً ہماری شخصیت کی نشو ونما زک جاتی ہے اور ہم جمود کا شکار ہوجاتے ہیں۔ یا پھر تجزیبہ کرتیں کرتیں نیچناً ہماری شخصیت کی نشو ونما زک تمام معلومات کو پچ جان کر آگ بڑھا دیتے ہیں۔ اِس صورت میں ہمارے نتائج غلط معلومات پر پنی ہوتے ہیں جو آ گے چل کر ہمارے ذہن کی خرابی کا باعث بنے ہیں۔

اب ہم چلتے ہیں د ماغ کے دوسرے حصے کی طرف جہاں ہم حاصل کی ہوئی معلومات کو نتائج کی شکل دیتے ہیں ہم نے پہلے ذکر کیا کہ نتائج کو حتمی شکل دینا ایک تخلیقی عمل ہے فیصلہ کر لینے کے بعد ہم ایسے نتیج پر پنچ جاتے ہیں جو ہمارے لئے ایک نئی چیز ہوتی ہے جسم میں بھی دوجگہوں پر تخلیق ہوتی ہے۔ ایک جگراور دوسر بے جنسی اعضاء۔

حگر

بیسی کمبر کی جسی کمبر کی جسی میں خون کی پیدائش جگر میں پینچنے والے مختلف مر کمبات کی مدد سے ہوتی ہے۔ پیخلیق ایک نئی چیز ہوتی ہے۔خون کا ہر خلیدا ہمیت رکھتا ہے اورا ُس کی تخلیق ہمار ے جگر میں ہوتی ہے۔جگر کی خرابی کی صورت میں خون کی تخلیق رُک جاتی ہے۔اورا نسان مختلف بیاریوں کا شکار ہو کر موت کے منہ میں چلا جا تا ہے۔

**جنسی اعضا** جسمانی سطح پر دوسری تخلیق مر دول میں Sperm اورعورتوں میں Egg کی صورت میں ہوتی ہے۔ بید دنوں چزیں ایک خاص وقت سے پہلے اپنا وجو دنہیں رکھتیں۔ ہوا،خوراک اور پانی ہی ان کو تخلیق کرنے میں مدد گارثابت ہوتے ہیں کیکن Sperm یا Egg اِن مینوں میں سے کسی ایک سے نہیں ملتے۔

ڈاکٹر کینٹ کی تحقیق کے مطابق د ماغی تجزید کی کمزور قوت کی صورت میں انسان کے

پھیپوروں، گردوں اورانتڑیوں میں خرابی نمودار ہوتی ہے۔ اِس طرح قوتِ ارادی کی کمی سے انسان میں نتائج اخذ کرنے کی صلاحیت یا تو کم ہوجاتی ہے یا پھر سرے سے مفقو دہوجاتی ہے اورا گرا سیا ہوجائے تو انسان کے Sperm یا تو کم ہوجاتی ہے یا پھر سرے سے مفقو دہوجاتی ہے اور اگر ایسا ہوجائے تو کہ اگر کسی فرد کے پھیپھر سے، گرد سے یا انتر یاں متاثر ہوں تو لامحالہ اُس کے دماغ میں تجزید کرنے کی صلاحیت بھی متاثر ہوگی۔ اِسی طرح اگر کسی فرد کے جگر یا جنسی اعضاء میں نقص ہوتو تینی طور پر اُس کی قوتِ ارادی اور فیصلہ کرنے کی صلاحیت میں خلل واقع ہوگا۔

دلچسپ بات میہ ہے کہ چونکہ ہومیو پیتھی میں ذہنی امراض کوجسمانی امراض کی جڑ سمجھا جاتا ہے اِس لیے ڈاکٹر کینٹ پھیپھڑے، گردے یا انتر یوں کی بیار یوں سے متاثر لوگوں کے دماغ کا تجزید کرنے کی صلاحیت کا علاج کرتے تھے۔ جبکہ با نجھلوگوں اور خون کے عارضے میں مبتلا مریضوں کے فیصلہ کرنے کی دماغی صلاحیت میں اضافہ کرتے تھے۔ اور دماغی عارضوں سے شفاء پاتے ہی لوگ جسمانی عارضوں سے چھٹکا را پالیتے تھے۔ مثلاً ایک با نجھ کر دکا وہ تفصیلی انٹرویو لیتے اور اُس کی قوت ارادی میں کمی کا حساب لگاتے تھے۔ اِس کے بعدوہ ہر دفعہ مریض سے دریافت کرتے تھے کہ اُس کی قوت ارادی میں کمی کا حساب کی صلاحیت میں کس قد راضافہ ہوا ہے۔ قوت ارادی کے نارمل ہونے کے سیفتے کے اندر اندر عام طور پر مریض اینے بانچھ بن سے چھٹکا را حاصل کر لیتا تھا۔

یپی طریقہ کار پی پھر وں، گردوں اور انتزیوں کے مریضوں کے علاج میں بھی اختیار جاتا تھا۔ ان مریضوں کے متعلق اندازہ لطایا جاتا کہ اُن کی تجزیہ کرنے کی صلاحت کس قدر کمز ورہو چکی تھی، پھر اُن کووہ دوائی دی جاتی تھی جس کی مدد ہے اُن کے ذہن کی ہی کمز وری دورہو سکے۔تجزیب کرنے کی صلاحت سے بحال ہونے کے پچھ ہفتے بعد ہی چھ پھر وں، گردوں یا انتزیوں کولاحق امراض بھی تھیک ہوجاتے تھے۔

ڈاکٹر کینٹ کاطریقۂ علاج دشوارضر ور ہے لیکن ناممکن نہیں۔ اِس کی اہمیت اُن موذ کی امراض کے علاج میں تو بہت ہی زیادہ ہے جو کسی بھی قتم کے علاج سے تھیک نہ ہور ہے ہوں۔ بقشمتی سے ایسے ڈاکٹر کم ہیں جو اِس طریقے کو استعال کرتے ہوں۔ جو ڈاکٹر اِس فلسفہ پڑ ممل کرتے ہوئے مریض کا علاج کرتے ہیں اُن کی کا میابی کاریٹ اُن ڈاکٹر وں سے کہیں زیادہ ہے جو اِس طریقے پڑ مل نہیں کرتے۔

#### ضميمه ٧

#### باب∧: حلقهٔ قلب

## راجر بیکن سے ڈینیل گولمین تک

مغربی دنیاعیسائیت کے غلاف میں بندہو چکی تھی یونانی اور رومن تہذیبیں اپنی چکا چوند کھو بیٹھی تھیں۔اور ذہنی پسماند گی نے مغربی ذہن کونکما کر دیا تھا اِس کی وجہ عیسائیت کے نا قابل فہم عقائد تھے۔ہم ذہنی پسماند گی سے مراد مشاہدہ، تجزید اور نتیجہ اخذ کرنے کی صلاحیت کے فقد ان کو ہی کہیں گے۔ ذہن کی یہ تین صلاحیتیں چونکہ انسان کو مفروضہ عقائد مانے سے روکتی ہیں اِس لیے عیسائیت نے مذہب کے نام پر اُن سے استفادہ کرنے پر پابند کی عائد کر دی۔ قرآن کے آنے تک اِس پابند کی کو گی سوسال ہیت چکے خصے۔قرآن نے آکر سوچ کا احیاء کیا۔ بلکہ یہ کہنا مناسب ہوگا کہ دنیا کو تمام تر مفا دات، خواہشات اور خد شات سے بالاتر ہو کر مشاہدہ، تجزید اور نتیجہ اخذ کرنا سکھایا۔

ار سالاحیت کی بدولت مسلمانوں نے سائنس اور صنعت میں دن دگنی رات چوگئی ترقی کی اور با م عروج پر پنج گئے ۔عباسی دو رِحکومت میں مسلمان یونانی فلسفے سے متعارف ہوئے ۔ یونانی فلسفہ مشاہدہ، تجزید اور نتیجہ اخذ کرنے کے طریقہ کار سے مختلف تھا، اُن کے یہاں ایک مفر وضہ قائم کر کے اُس مفرو ضے کو ثابت کرنے کے لیے شواہد کی تلاش کی جاتی تھی۔ انسان اگر مفر وضہ قائم کر کے نشانیاں تلاش مفرو ضے کو ثابت کرنے کے لیے شواہد کی تلاش کی جاتی تھی۔ انسان اگر مفر وضہ قائم کر کے نشانیاں تلاش من ر لے جن کی مدد سے اُس کے مفر وضہ کے پنچ ہونے کا شوت مل سے تو لا محالہ اُسے اپنی بات تچ گی ثابت کرنے کا بچھ نہ بچھ مواد نظر آنا شروع ہو ہی جاتا ہے۔ اِسی وجہ سے بہت سایونانی فلسفہ مفر وضوں پر قائم تھا۔ دوسرا مسلمہ یونانی فلسفے کا بیتھا کہ وہ تو حید سے عاری تھا۔ اُن کے یہاں دیوتا وُس کے دیو مالائی قصوں پر تہذیب کی بنیادتھی ۔ اِس لیے اُن کا فلسفہ بھی اُن کے مشرکا نہ مذہب کی بنیاد پر کھڑا تھا۔ قرآن کے زول کے تقریباً ۲۰۰ سال کے بعد سے مسلمانوں نے یونانی فلسفہ کے نتائج کو من وائن کے زول اُن کو اینے مشاہدہ، تجزید اور نتیجہ کی سوٹی پر پر کھنا چھوڑ دیا۔ ایسا کرتے ہی مسلمانوں کا ذبنی اور گاری زوال

دوسری طرف مغرب جہا<u>ل ہر طرف تاریکی ہی تاریکی تھی</u> قرآن کے پیش کردہ دماغی استعال

سے متعارف ہوا۔انہیں پتاچلا کہ س طرح انسانی د ماغ ہوتیم کے جذبات کو مالا ئے طاق رکھ کر جب سوچیا ےتو بہتر نہائج اخذ کرتا ہےاوراییا کرنے سے سائنسی اور صنعتی ترقی کی رفتار بہت تیز ہوجاتی ہے۔ اِس دریافت نے مغرب کی تمام دریافتوں کی بنیادر کھی ۔ اس دریافت کا سہرار اجربیکن Roger Becon نامی سائنس دان کے سر ہے۔ را جریکن Roger Becon کوکٹی زبانوں پرعبور حاصل تھا۔ اُس نے مسلمانوں کی کتابوں اورقر آن کے ترجے کابغور مطالعہ کیااور مغرب کوسائنسی سوچ سے متعارف کراما جو قرآن کے پیش کردہ مشاہدہ، تجزیباور نتیجہ کا دوسرانام ہے۔لیکن چونکہ اُس وقت تک مغرب مذہبی جذبات کی بالاد متی سے کافی نقصان اُٹھا چکا تھا اِس لیے دل اور اِس میں موج زن جذبات کو بالکل نظرا نداز کر دیا گیا۔ کٹی سوسال سے کلیسالوگوں کا جذباتی استحصال کر کے اپنی دکان حیکار ہاتھا۔ وہ ہرجگہ اور ہرموقع پرلوگوں کوقابوکرنے کے لیے دل کا سہارالیتا تھا۔ اُس کی اپیل سراسر جذباتی ہوتی تھی جس میں سوچ کوکوئی دخل نہ تھا۔ راجر بیکن Roger Becon نے قرآن سے د ماغی صلاحت کو بیدار کرنے کا طریقہ لیااور اُسے دل برتر جیح دی۔ اِس کے بعد مغرب کوا حساس ہوا کہ کلیسانے اُن کے ذہنوں کو دل کی زنچیر میں قید کر رکھا تھا۔اب لازم تھا کہ دواین سوچ کودل کی قید ہے آزاد کریں۔ چونکہ مذہب دل سے دابستہ تھااور آج بھی ہے۔ اِس کیےدل کےخلاف بغادت جذبات، احساسات اور مذہب غرض ہر چیز کوجو دل سے وابستی تکوں کی طرح بہا کے گی نیتجتاً جذبات سے عاری مغربی معاشرے نے سائنس اور صنعت میں دن دوگنی رات چوگنی ترقی شروع کی۔ • • ۱۹ ء کے شروع میں تو دہنی صلاحیتوں کا استعال اتنی اہمیت کا حامل ہو گیا کہانسان کی شخصیت میں صلاحت کونا بنے کا جوطریقہ کا روضع ہوا دہ کلیتًا د ماغی صلاحیتوں کو پر کھتا تھا۔ یعنیانسان کی ذات کی قدر رو قبت اُس کے ذہن کی صلاحت کے علاوہ اور کچھ ندتھی۔ وہ حذیاتی طور یرکتنامتحکم ہے اُس کی سوچ کتنی مثبت ہے اِس بات کی اہمیت قطعی طور پرختم ہوگئی۔

انسانی شخصیت میں صلاحیت کونا بنے کے اس طریقہ کار کا نام ہے آئی کیو Intelligence یس ہے۔ اُس نے ایسے سوالات تر تیب ویے جن کا جواب دینے سے اور چھرا اُن جوابات کے نتائج کوجا نچنے سے کسی بھی فرد کی ذہانت کا اندازہ لگایا جاسکتا تھا۔ دنیا ایک ایسے پیانے کی تلاش میں تھی جس کی مدد سے لوگوں کو تولاجا سکے۔ لہٰذا آئی کیو کا طریقہ ہاتھوں ہاتھ لیا گیا۔ اور یوں انسان نے جذبات کا گلا گھونٹ کر دہنی صلاحیتوں کو مقدم کر دیا۔ ۱۹۲۰ء تک اس غلطی نے انسان کوایک نے مسئلہ سے دوج ارکیا۔ جذبات کونظر انداز کرنے اور صرف عقل کوانسانی معیار بنا لینے کی وجہ سے بیٹمار نفسیاتی عارضوں نے جنم لیا۔ جن کے تجزیبہ کے لیے American معیار بنا لینے کی وجہ سے بیٹمار نفسیاتی عارضوں نے جنم لیا۔ جن کے تجزیبہ کے ایک با قاعدہ گائیڈ شائع کی جس میں اُس وقت تک کے تمام ذہنی عارضوں کی تفصیل تھی۔ اِس گائیڈ کو DMO کہتے ہیں اور بیا پے اندر عجیب وغریب عارضوں کی تفصیل تھی ہے۔ عجیب وغریب اِس لیے کہ جس کو اُن میں سے کو گی ایک یا ایک سے زیادہ عوارض لاحق ہوں وہ تمام تر ذہنی صلاحیتوں کے باوجود نفسیاتی مریض بن جا تا ہے۔ مہدا ہو تک مغربی د نیا ایک عجیب مخصے کا شکارتھی وہاں بہت سے د بین لوگ تھے جود نیا میں اپنی کا میا بی کے جھنڈ ے گاڑ رہے تھا اُن کے پاس زبر دست ذہنی صلاحیتیں تھیں انہوں نے اپنی ذہنی صلاحیتوں کی برولت بے پناہ دولت بھی کمائی لیکن آگر اُن کے ذہن سے ہٹ کر دیکھیں تو وہ شد یو تم کے نقیاتی عارضوں میں مبتلا ہے۔

اِس سلسلے میں ایک بہت اچھی مثال Howard Hughes نامی صنعت کارکی ہے۔اگر Howard Hughes کا شاراس صدی کے ذہین ترین انسانوں میں کیا جائے تو بیچا نہ ہوگا۔اُس نے ایک ساتھ کئی صنعتوں میں نہ صرف سرما یہ کاری کی بلکہ نٹی نٹی تحقیقات بھی کیں جن کی برولت اُس نے بے پناہ دولت کمائی لیکن وہ نفسیاتی عارضوں سے چھٹکارا نہ پا سکا۔اُسے بیوہ ہم ہو گیا کہ کوئی خطرناک بیماری اُسے لگ جائے گی اور وہ مرجائے گا۔وہ بیماری کے انجانے خوف سے بیچنے کے لیے ہر وقت دستانے پہنے رہتا۔ لوگوں سے کم ملتا اور اپنی زندگی کے آخری دور میں تو وہ ایک ہوگل میں منتقل ہو گیا جہاں اُس کی موت واقع ہوگئی۔

جیسا کہ ہم نے کہا کہ ۱۹۸۰ء تک مغربی دنیاد ماغی صلاحیتوں کے استعال سے ترقی کی اُن بلند یوں پر پہنچ گئی جس کا پہلے بھی تصور بھی محال تھا۔ لیکن اسی دوران میں جننے ذہنی عار ضر مغرب میں پھیلے میں اُس دور سے پہلے اُن کا وجود تک نہ تھا۔ ۱۹۸۰ء تک دس میں سے سات انسان کسی نہ کسی ذہنی عارضے میں مبتلا تھے۔ جبکہ ایسے ایسے ایسے Phobias ، Phobias اور Illusions سامنے آئے جن سے پہلے بھی انسان کو داسط ہی نہیں پڑا تھا۔ بالآخر ۱۹۸۰ء کے قریب ایک کتاب آئی جس نے پہلی دفعہ سے مقدر مہی پش کیا کہ انسان کی نفسیاتی صلاحیتیں بھی اتن ہی اہم ہیں جنتی اُس کی ذہنی صلاحیتیں، اِس کتاب کے مصنف David Goleman نے ایک نئی اصطلاح دریافت کی جس کوانہوں نے David Goleman کا نام دیا۔ جیسا کہ نام سے ظاہر ہے David Goleman نے انسان کے جذبات کے استحکام کو El سے منسوب کیا یعنی کسی بھی انسان کا El اُتنا ہی زیادہ ہوگا جتنا اُس کے جذبات جو پہلے تحقیق کے دصارت باہر تھے آج اہمیت اختیا رکر چکے ہیں اور آج انسان کا El زیادہ ہوگا۔ انسانی جذبات جو پہلے تحقیق کے حصارت باہر تھے آج اہمیت اختیا رکر چکے ہیں اور آج انسان کا El اس کے ID سے تین گنا زیادہ اہم ہوتا ہے۔

ضمیمه ۸ باب ۹ : لذت

### روحاني لذت : طريقة كاركا فرق

اسلام میں روحانی لذت حاصل کرنے کاطریقہ کار غیر اسلامی طریقوں سے کافی مختلف ہے۔ بلکہ اگریوں کہا جائے کہ قطعی مختلف ہے تو بے جانہ ہوگا اسلام میں روحانی لذت حاصل کرنے کے ذرائع ہمیں قر آن اور سنت سے ملتے ہیں۔ جبکہ غیر اسلامی طریقوں میں بیذ رائع دو شخصیات سے منسوب ہیں ان میں سے ایک حضرت ییسی ہیں جن کی مختصر زندگی کا کوئی خاص ریکا رڈ محفوظ ہے اُس میں بھی بعد والوں نے تحریف کردی ہے۔ اِس لیے اُس میں روحانی لذت حاصل کرنے کے چند غیر فطری طریقے شامل ہو چکے ہیں۔ دوسری شخصیت مہا تمابد ھو ہیں جود نیا میں روحانی لذت حاصل کرنے کے چند غیر فطری طریقے شامل ہو چکے ہیں۔ دوسری شخصیت مہا تمابد ھو ہیں جود نیا میں روحانی لذت حاصل کرنے کے چند غیر فطری طریقے سامل ہو چکے ہیں۔ دوسری شخصیت مہا تمابد ھو ہیں جود نیا میں روحانی لذت حاصل کرنے کے پیشتر میں دنیا کی آبادی کا ایک بڑا حصہ مہا تمابد ھوکا پیروکا رہے۔ اُس کے علاوہ مغربی نفسیات کے گروبھی

مہاتما بد ه حقیقت کی تلاش میں جوانی میں اپنا تک چھوڑ گے اور ایک عرصے تک دنیا وی لذتوں کے خلاف جنگل میں جنگ کرتے رہے۔ بالآخر برسوں کی تلاش کے بعد اُن کو حقیقت کا ادر اک ہوگیا۔ اب اِس ادر اک میں اللہ کی ذات سے شناسائی بھی شامل تھی یانہیں اس کا جواب اثبات میں تو نہیں ماتا اور نہ ہی کو کی آسانی صحیفہ اُن سے منسوب ہے۔ اِس ادر اک کے بعد جب وہ واپس این محل میں آئے تو ان کے والدین اور بیوی نے اُن کی شخصیت کے اس خے روپ کو شلیم کیا۔ لیکن حرت انگیز طور پر اس کے بعد بھی اُنہوں نے اپنی خاندانی ذمہ داریاں نہ نہھا کمیں اور آبادی سے دور رہا نہت کی زندگی اپنالی۔ اِس کے برعکس اللہ کے آخری نبی تی خاندانی ذمہ داریاں نہ نہھا کی اور آبادی سے دور رہا نہیت کی زندگی اپنالی۔ اِس کے برعکس اللہ کے آخری نبی تی شامی سے نہ میں اور آبادی سے دور رہا نہت کی زندگی اپنالی۔ آب پر پہلی دحی نازل ہوئی۔ آپ اِس حق آب پر پہلی دحی نازل ہوئی۔ آپ اِس حق آب پر پہلی دحی نازل ہوئی۔ آپ اِس حق کے دربے ہو گئے اِس کے باوجود آپ لوٹ کر دوبارہ عارح اکون کی اُن کی جاند ان کی جان کے دربے ہو گئے اِس کے باوجود آپ لوٹ کر دوبارہ عارح اور اونہ گی بلہ اُلٹا اُن کے خاندان کے لوگ اُن کی جان کے دربے ہو گئے اِس کے باور سے ایک خلی جن کی میں توں ہے ہوں کر میں کی تک ہوں کی جان کی کی جان کی ای اُن کی مال کی اُن کی جان کے درپر پہلی دو می زر ای کی نہ میں جلی جن کی تر میں کی جو اُن کی جان کی جان کی جان کی جان کی جان کی اور یہی فرق اسلام میں تلاش سے میں کار سے نے کو دوسر کر می میں رہ توں سے جد اگر ہی حالا ہے کا مقابلہ مندرجہذیل چارٹ میں یفرق واضح کیا گیا ہے۔ **غیر اسلام** ﷺ غیر اسلامی لذت یا تو کمل طور پر عبادت گاہ میں آبادی سے دورر ہنے سے لتی ہے یا پھر اس کی کوئی ضرورت نہیں ہوتی اور آپ بیرلذت گھر بیٹھے حاصل کر سکتے ہیں۔

المح بعض فرقوں میں شادی کی کمل ممانعت ہے جبکہ بعض جنسی لذت کے سی بھی طریقے کو بُرانہیں شبچھتے۔

اللہ سکون حاصل کرنے کے لیےا یک خاص ما حول اور لباس کی ضرورت ہے جو کہ ہر جگہ میسر نہیں۔اس کے لیے بعض اوقات کمباسفر کر کےا یک مخصوص مقام تک پہنچنا پڑتا ہے۔

اچھی خوراک اورلباس حرام ہو گئے مے صرف مخصوص خوراک مخصوص مواقع پر ہی کھائی جاسکتی ہے۔

الذت لوگوں ہے دورخود میں ڈ وبنے کا نام ہے جس میں کسی بھی قتم کی مملی جدوجہد کا نشان نہیں ملتا۔

☆ یا تو چړه بالوں کے بالکل بغیر یعنی کلین شیو ہویا پھر سارے چ<sub>ک</sub>رے کے بال بڑ ھے ہوں یعنی داڑھی اور مونچھ ددنوں۔

**اسلام** ۲۰ اسلام میں پھر عبادت مسجد میں اور پھر گھر میں کرنے کا حکم ہے۔ایک طرف تو اللہ کے رسول کا ﷺ نے تحق سے نماز با جماعت ادا کرنے کا حکم دیا جبکہ دوسری طرف نوافل گھر میں ادا کرنے کو کہا۔آپ کا قول ہے۔ '' اپنے گھروں کو مردہ خانہ نہ بناو'' یعنی فرض کے علاوہ نغلی نمازیں گھر میں پڑھو۔

اسلام میں چارشادیوں تک کی اجازت ہے۔رسول اللہ طلیقی اپنی بیویوں کے درمیان بیٹھ کرلذت محسوس کرتے تھے۔دوسری طرف عورتوں سے خبر دارر ہنے کو بھی کہا گیا ہے۔اوراسی وجہ سے رسول اللہ

#### صاللہ عایشہ ایک دفعہ بیویوں سے الگ ہوبیٹھے تھے۔

اللہ نے رسول اللہ علیقہ کے لیے پوری زمین مسجد بنادی۔ آپ کہیں بھی نماز ادا کر سکتے ہیں اِس لیے اسلام کے پیروکاروں کے لیےزندگی میں ایک دفعہ ج کرنا فرض ہو گیا۔ مکہ میں جح پر جانے سے ایک خاص روحانی لذت ملتی ہے۔

اللہ میں اللہ میں بھی اعتدال کی ہدایت کی انہوں نے روز ہم کی رکھااورا چھی خوراک سے میسرآنے پراس سے لطف اندوز بھی ہوئے۔

الاگوں کی خدمت کوروحانی لذت کا ذریع قراردیا گیا۔ جہادروحانی لذت حاصل کرنے کاسب سے اعلیٰ ذریعہ قرار پایا جس میں عملی جدوجہد کرتے انسان اپنی جان قربان کردیتا ہے۔

ﷺ داڑھی بڑی ہواور مو تچھیں چھوٹی لیکن چہرےاور سر کے بال تر تیب سے ہوں کنگھی کی گئی ہواورا یک سلیقہ نظرآئے۔

#### ضميمه ٩

باب ١٤ ترغيبات

### عیسائیت: پال Paulکی رغبت

حضرت عیسیؓ کے آنے تک یہودی قوم نہ صرف رومی حکومت کے زیرا ثر آ چکی تھی بلکہ وہ اِس مشرک قوم کی ثقافت بھی اپنائیکی تھی۔این بقاء کے لیے کسی طاقتور تہذیب کوا پنالینا ہمیشہ سے ہی بر دل قوموں کا شیوہ رہاہے۔ یہودی قوم کے رہنماجن میں مذہبی پیشوابھی شامل تھے رومیوں کی خوشنودی حاصل کرنے میں کسی طرح پیچیے نہیں رہتے تھے۔ رتبہ کی رغبت میں پیچید گی ہیہے کہ انسان کواحساس ہی نہیں ہوتا کہ کب اُس کی بیر غبت خدشی الد حمٰن کی جڑسے الگ ہوگئی ہے۔ جب تک رتبہ کی رغبت اللہ کے لیے ہوتی ہےانسان کو عزت میں لذت ملتی ہےاور نہ ہی ذلت کا ڈرہوتا ہے۔انسان رتبہ صرف اللَّد سے جاہتا ہے۔لیکن انسان میں رہے کی رغبت پیدا ہوتے ہی ضرورت' نقاضا' مجبور کی اور عوامی مفاد' جیسےالفاظ اعمال کی ڈھال بن جاتے ہیں۔ مذہبی پیشواجس شدت سے رہے کی رغبت میں اِس تبدیلی کا شکار ہوتے ہیں کوئی اور نہیں ہوتا۔ اُنہیں ر تنہ اللّٰہ سے جاہے ہوتا ہے اور وہ کا ملوگوں کے لیے کرتے ہیں۔اوربعضاوقات اُنہیںخودبھی پیانہیں چلنا کہ کب وہ کام کے ساتھ ساتھ رتیہ بھی لوگوں ہی سے چاہنے لگ جاتے ہیں۔رومی غلامی کے دور میں یہودی قوم کے مذہبی پیشوا ایں صورت ِ حال کا شکار یتھ۔مثلاً زنا کوہی کیچےردمی سلطنت میں زناعا متھااوراُ ہے حکومت کی سریر تی حاصل تھی اِس لیے یہی مرض یہودیوں میں بھی آگیا۔ یہودی مذہبی پیشوار دمی عتاب کے خوف اور اُن کا مقام اور رتبہ چھن جانے کے ڈرسے اِس بارے میں چھنہ بولتے اورا پنی قوم میں پھلے اِس مرض سے آنکھیں بند کیے رکھتے۔ ا نہی حالات میں اللہ نے حضرت عیسیؓ کو بھیجا۔ حضرت عیسیؓ کے نزول کے وقت یہودی قوم تين اہم رغبتوں کا شکار ہو چکی تھی ۔جسمانی لذت ، مال اورر تنبہ۔ اِن مینوں رغبتوں کی جڑیں بہت دور تک سچیل چکی تھیں۔ اِن کی دجہ سے یہودی قوم میں طرح طرح کی برائیاں درآ کی تھیں ۔ حضرت عیسیؓ نے اِن

برائیوں کے خلاف آواز بلند کی تو یہودی مذہبی پیثوااور دوسر ےلوگ جورومی حکومت میں کوئی رتبہر کھتے تصح حکمرا نول کوخوش کرنے اورا پنی قدر دمنزلت بڑھانے کی خاطر حضرت عیسیؓ کی جان کے درپے ہو گئے۔ اِس دوران اللّٰہ نے حضرت عیسیؓ کواُو پراُٹھالیا۔دمشق اُس وقت رومی سلطنت کا ایک اہم شہرتھا جہاں یہود یوں کی بھی کثیر آبادی رہتی تھی یہ یہودی رومی سلطنت کے قریب ہونے کی دجہ سے منصرف اثر ورسوخ میں <sup>فلس</sup>طینی یہودیوں سے آگے تھے بلکہ رومی *طر*ز زندگی کوبھی زیادہ شدت سے اپنائے ہوئے تھے۔ حضرت عیسیؓ کی آ واز دشت سپنجی تو وہاں کے ربّا کی اعظم نے ایک قابل نو جوان کو بیذ مہداری سونپی کہ وہ بروشلم جائے اور رومی فوج کی مدد سے اُس باغی کے ساتھیوں کا سرکچل دے۔ اِس خدمت کے بدلے، أس نوجوان كواعلى رتبے كا دعد ہ ملا ليكن أسب بھى اہم ترغيب بيتھى كەر بّائي اعظم اپن خوبصورت بیٹی اُس نوجوان کے عقد میں دے دے گا۔ اُس باصلاحیت نوجوان کا نام تھا پال Paul۔ ر بائی اعظم کی طرف سے کئے گئے دونوں وعدوں میں سے پال Paul کے لیے عورت کا وعدہ اُس دفت بہت اہم ہوگیا جب اُس نے ربّائی اعظم کی بیٹی کے حسن کا جلوہ دیکھا۔ یہاں سے یال Paul کے دل میں عورت کی رغبت شدید طریقے سے پیدا ہوگئی۔ جسے یورا کرنے کے لیے پال کوصرف ایک عمل کر ناتھا اور دہ تھا بروشلم کے باغی عیسی کے ساتھیوں کا خاتمہ۔ پال Paul دل میں عورت کی رغبت کو سمو نے بروشلم پہنچااور دومی فوج کے ساتھ کر حضرت عیسی کے حواریوں پڑھلم ویتم کے پہاڑ توڑ دیئے۔ یال Paul جا ہتا تھا کہ اِس بغادت سےجلد سےجلد جان چھڑائی جائے تا کہ وہ عورت کی رغبت کو پورا کر سکے۔ اُس نے رومی فوج کومشورہ دیا کہ باغی کے ساتھیوں کوموت کے گھاٹ اتار دیا جائے <mark>۔</mark>فلسطین کے رومی گورنر نے پال Paul کامشورہ فوری طور پرماننے سےا نکارکردیا۔اُسے ڈرتھا کہ کہیں باغی کے ساتھی مرکرا مرنہ ہوجا ئیں اورکہیں اُس باغی کے پیروکاراُن کی موت پر پہلے سےزیادہ تیزی سے بڑھنے شروع نہ ہوجا ئیں۔ پال Pauابس مہم کے سلسلے میں اپنے وقت کا بڑا حصہ پر دختکم میں گزارتا۔ کچھ مہینے بعدوہ دمشق واپس جا تاجہاں وہ اپنی ہونے والی بیوی سے ملتا۔ پیلا قات اُس کے دل میں رغبت کواور طاقتور کردیتی۔وہاورقوت کےساتھ جلداز جلد بغاوت کو کچلنے کےارا دے سے داپس بروشلم پنچ جاتا۔ بیسلسلہ کئی ماہ تک جاری رہا۔ آخرکا رأس نے اپنی منگیتر ہے وعدہ کیا کہ اِس دفعہ وہ واپس جا کررومی گورنرکو قائل کرلےگا کہ دوباغی کے ساتھیوں کو پچانسی دے دیں تا کہ دودا پس آ کرر بائی اعظم ہے بیٹی کی شادی کا وعدہ پورا کروا سکے۔ پال Paul کامشن کا میابی سے آگے بڑھ رہا تھا اِس دفعہ اُس نے برونٹلم میں کئی مہینے گزارے دہ خوش دخرم واپس دشق پہنچا۔ دشق پہنچ کر دہ سید ھار بّائی اعظم کے گھر گیا۔ بیرجان کر اُس کی حیرت اور غصے کی انتہا نہ رہی کہ اُس کی منگیتر ایک رومی جرنیل سے بیاہ کر جا چکی تھی۔ یہ سب کچھر بتائی اور

لڑکی کی رضا مندی ہے ہوا تھااور رہائی کو اِس وعدہ خلافی پرکوئی افسوس نہ تھا۔ پال Paul عورت کی رغبت سے پیدا ہونے والے شدیڈنم میں رہائی اعظم کے گھر سے نکلا۔ اُس کی سمجھ میں نہیں آ رہا تھا کہ اُس کے ساتھ کیا ہوا۔ دشق کے تمام معززین پال Paul کو بھول چکے تھے۔ کیونکہ اُنہیں اُس کی ضرورت نہیں تھی۔

پال Paul کی عورت کی رغبت پوری نہ ہونے کی وجہ سے دشمن کی رغبت پیدا ہوگئی۔ اُس نے تمام لوگوں کے خلاف دشمن کی رغبت پیدا کر لی جنہوں نے اُس کی عورت کی رغبت پوری نہ ہونے دی تھی۔ اِس عالم میں پال دشق سے نکلا اور داپس روشلم کے راستے پر ہولیا۔ اِس سے آگے جو ہوا اُس سے پہلے رغبتوں کی اچا تک تبدیلی یا جذبات سے پیدا ہونے والے اثر ات کے بارے میں پچھنھیل۔ رغبتوں کی اچا تک پیدائش یا موت اور جذبات کی شدت میں اچا تک اضا فدانسان کے دل

میں طوفان برپا کردیتے ہیں۔ بلڈ پریشر میں شد بدتبد ملی آجاتی ہے۔ انسان کے ہارمونز ہیجان کا شکار ہو کر مذکھول دیتے ہیں اِن ہارمونز میں سے نگلنے والا موادانسان کی پوری طبعی حالت کو متاثر کرتا ہے۔ دل میں یہ تبدیلی انسان کو بہت سے ایسے اعمال کرنے پر اُکساتی ہے جس کا وہ نا رمل حالت میں تصور بھی نہیں کرسکتا۔ انسان اِس حالت میں شد بدر دِعمل کا مظاہرہ کرتا ہے اُس کی آنکھیں باہر کوآ جاتی ہیں۔ جسم تن جاتا ہے اور آ واز بے قابو ہو جاتی ہے۔ یا پھر وہ نڈ ھال ہو کر گر جاتا ہے۔ کسی سے آنکھیں بیں ملا تا اور سسکیاں لیتا ہے۔ ایک بات دونوں کیفیات میں مشترک ہوتی ہے۔ انسان کے خیالات اور تصری کی تا کہ میں تیز کی تا جاتی ہے۔ وہ ہم پیدا ہوتے ہیں۔ وسو سے جنم لیتے ہیں انسان کو ایسے لوگ نظر آتے ہیں جو اُس نے کبھی نہیں دیکھے ہوتے ۔ وہ جنوں ، چڑیلوں کی آ واز یں سُنے لگتا ہے۔ کبھی اُسے لگتا ہے کہ وہ خدا کے قریب ہو گیا ہے۔ کبھی اُسے حسوں ہوتا ہے کہ شیطان اُس کے قریب آگیا ہے۔ کبھی اُسے کا ہو ہو ہو ہو ہو ہو کہ ہو ہو گیا ہے۔ کبھی اُسے حسوں ہوتا ہے کہ شیطان اُس کے قریب آگیا ہے۔ کبھی اُسے کہ ہو ہو ہو اُس کے کبھی

وہ واپس روننگم پہنچااور حضرت عیسیؓ کے بچے کھیج حواریوں کوڈھونڈ تا ہواایک تہدخانے میں پہنچؓ گیا جہاں اُنہوں نے پناہ لےرکھی تھی۔اِن حواریوں میں سے بارنابس Barnabasاور پیٹر Peter قابلِ ذکر ہیں جو حضرت عیسیؓ کے پُہ جانے والے قریب ترین حواریوں میں سے تھے۔ پال Paul جیسے کٹر ڈشن کود کی کر میدحواری ڈرگئے ۔ پال Paul نے اُنہیں تسلی دی اورا یک عجیب بات کہی۔

اُس نے اُنہیں بتایا کہ دمشق سے پرونٹلم کے راہتے میں حضرت عیسیٰ اُس کے خواب میں آئے تھے۔اور اب وہ بھی حضرت عیسیؓ کے ماننے والوں میں شامل ہو گیا تھا۔ پال Paul کا بہ دعو کٰ سُن کر حوار کی حیرت اورخوشی کی ملی جلی کیفیت کا شکار ہوئے۔ بال Paul جیسے دشمن کا اجا نک حمایتی بن حانانا قابل یقین تھا۔ پالPaul نے حواریوں کے ساتھ ل کر حضرت عیسیؓ کی تعلیمات کا بھریور پر چار کرنے کا اعلان کیا۔ چونکہ وہ رومی حکومت سے قریب تھااس لیے اُس نے حواریوں کو بتایا کہاب وہ رومیوں کے سامنے حضرت عیسیؓ کی تعلیمات کا پرچار کرے گاغریب حواری چونکہ صاحب حیثیت نہ تھے، اِس لیےانہوں نے اپنے علاقے کے خریب عوام تک ہی حضرت عیسیؓ کی تعلیمات کو پھیلانے کا بیڑ ااٹھایا۔ بال Paul حضرت عیسیؓ کی تعلیمات کولے کراُن رومیوں کے ماس گھاجن کے ساتھ مل کروہ حضرت عیسیؓ کےحواریوں کا قلع قمع کرنے میں مشغول تھا۔لیکن اُس نے رومیوں کوجو بتایا وہ حضرت عیسیٰ کی تعلیمات سے بالکل مختلف تھا۔ مثلاً حضرت عیسی نے سورکھانے کی اجازت کبھی نہیں دی تھی۔ وہ پہلے سے ہی شریعت موتی کے مطابق حرام تفا- یال Paul نے رومیوں ہے کہا کہ حضرت عیسی نے خوداً سے بتایا تھا کہ سور کھانا حرام نہیں۔ یوں پال Paul نے دہتمام تبدیلیاں کردیں جورومیوں کو پیند تھیں اورانہیں نئے مذہب سے قریب لانے کے لیے ضروری تھیں ۔ رفتہ رفتہ رومی پال Paul کی تعلیمات سے متاثر ہوکر عیسائیت قبول کرنے لگے۔دوسری طرف بارنا بس Barnabas اور پیٹر Peter حضرت عیسیٰ کی صحیح تعلیمات کو عام کررہے تھےجن کے مطابق سور حرام تھا۔اللہ کے ایک ہونے پرایمان تھااور سب سےاہم یہ کہ اِن تعلیمات کے مطابق لوگوں کوایک ہاد کی برحق کا انتظار کرنا تھا جو حضرت عیسیؓ کے کا م کوکمل کرنے کے لیے تجيح صه بعداً في والاتها-

پال Paul نے رفتہ رومیوں کوعیسانی بنا کرعیسانی یہودی دشمنی کی بنیا در کھدی۔عیسانی مذہب کو یہودی تعلیمات سے جدا کر دیا۔ اور ایک نئے مذہب کا ڈول ڈال دیا۔ اُس کا تصنیف کر دہ نیا مذہب شال کی سمت پھیلنا شروع ہو گیا۔ ہیذہب ترکی کے شہر قسطنطنیہ سے ہوتا ہوا روم اور پیرس جا پہنچا، دوسری طرف حضرت عیسیٰ کے حواری اپنے پیغام کولے کر شالی افرایقہ میں وارد ہوئے۔ جہاں اُن کی تعلیمات مصر سے ہوتی ہوئی افرایقہ کے اُن مما لک میں پھیل کئیں جو آج بالائی افرایقہ ہے۔ تقر بیا چھ سو سال بعدر سول اللہ حضرت محیقات پھر تھر ہوں کے اور وہ تمام علاقے جہاں پر بار نا بس Barnabas اور پیر Peter نے چوصدیاں پہلے بلینے کا تھی اور ہادئ برحق کے انظار میں تھ مسلمان ہو گئے۔ جب کہ پورا یورپ جو پال Paul کے بنائے ہوئے عیسائی مذہب کا پیردکار بن چکا تقار سول عربی تیلیق کا دشمن بن گیا۔ تاریخ میں اتن بڑی تبدیلی جس کی بنیا د پر تاریخ کی آخری جنگ ''الملحمته العظمه'' کا دشمن بن گیا۔ تاریخ میں اتن بڑی جانی ہے پال Paul کی عورت کی رغبت کے باعث پیدا ہونے والے غم کی وجہ سے لڑی جانے گی ، یا اِس کی وجہ پال Paul کے دل میں یہودی قوم کی دشمن کی رغبت ہوگی؟ شاید ہم بھی اِس سوال کا جواب نہ د سیکیں۔

ضهيمه ١٠

### باب ۳۰ : انسانی ماڈل کے محر کات

بليك بول

تحجور کے درخت کا ماڈل ہمیں کا نئات میں ایک اور جگہ بھی دیکھنے کو ملتا ہے۔ بلیک ہول Black Hole پی شکل و شبا ہت میں تقریباً محجور کے درخت سے مشا بہ ہے ۔ محجور کے درخت کی طرح بلیک ہول میں بھی دونظام کا م کررہے ہیں۔ تحجور کے درخت میں ایک سٹم سے ، شاخ اور پتے کو یکجا کرنے سے بنتا ہے۔ دوسر اسٹم جڑوں کا ہے جہاں سے پانی اور معد نیات جع ہو کر اُو پر کی طرف بڑھتے ہیں۔ بلیک ہول کا ایک حصہ تو درخت کے سے کی طرح لبوتر ااور تھوں ہوتا ہے۔ پھر اس کے اُو پر طشتر کی کی طرح کا ایک حصہ تو تا ہے۔ بلیک ہول اس طشتر کی والی سطح سے بلیک ہو کا ایک کے معرف میں درخت کی طرح کا ایک حصہ تو تا ہے۔ بلیک ہول اس طشتر کی والی سطح سے جمع ہو کر اُو پر کی طرف بچہ ہیں دوشنی ایپ اندر جذب کرتا ہے۔ دوشنی یا کوئی اور ما دو ماد ماہ مرح سے بھر اس کے اُو پر بعد دو اپس نہیں مؤسکتا۔ فرض کریں کہ ایک خلابا زبلیک ہول اس طشتر کی والی سطح سے جسم کرانے کے اور پھر ریورس گیئر لگا کر اُس سے دور ہونا چا ہو تو وہ ایسا کر نے میں نا کا م ہوگا۔ اُس کا خلائی جہاز بلیک ہول کے Event Horizon کی طرف کھنچتا ہی چلا جائے گا۔ یہاں تک کہ خلائی جہاز کو بلیک ہول

ی کی بیکوئی نہیں جا نتا ۔ کیونکہ بلیک ہول کی انتہائی شد ید کشش ثقل سے بنج کر آج تک کوئی چیز واپس نہیں ہوگی بیکوئی نہیں جا نتا ۔ کیونکہ بلیک ہول کی انتہائی شد ید کشش ثقل سے بنج کر آج تک کوئی چیز واپس نہیں آئی ۔ یہاں تک کہ روشنی بھی بلیک ہول کی کشش ثقل سے محفوظ نہیں ۔ روشنی بلیک ہول کی طرف یوں تکنج جاتی ہے جیسے سوئی کسی طاقتور متفاطیس کی طرف ۔ جیسے جیسے خلا میں گھو متے اجسام بلیک ہول کے جاتی ہیں بڑھتا جا تا ہے ۔ اُس کے ساتھ ساتھ بلیک ہول کا نتا المبائی میں بڑھتا جا تا ہے ۔ اُس کے ساتھ ساتھ بلیک ہول کا نتا دائر کی صورت میں پھیلتا جا تا ہے ۔ بلیک ہول کے نیچ کی طرف جہاں پر نتاخم ہوتا ہے ایک ستارہ بلیک ہول کے ساتھ جُڑا ہوا ہے ۔ یہ ستارہ بلیک ہول کا حصہ ہے ۔ یہ ستارہ چک دار ہوتا ہے جبکہ بلیک ہول سیاہ ہول کے ساتھ جُڑا ہوا ہے ۔ یہ ستارہ بلیک ہول کا حصہ ہے ۔ یہ ستارہ چک دار ہوتا ہے جبکہ بلیک ہول سیاہ سے اصل میں بلیک ہول روشنی کوا ہے اندر جذب کرنے کی وجہ ستار کی میں پڑھپ جا تا ہے جبکہ اُس

سورة رحمن میں درختوں اور ستاروں کے حالتِ سجدہ میں ہونے سے یہی دونظام مراد ہیں جو ایک دوسرے سے مماثلت رکھتے ہیں اور ہمیشہ توازن میں رہتے ہیں ۔ اِس سے یہلی آیت میں چا نداور سورج کے مدار میں چلنے کاذکر ہے۔ یہ قیاس کیا جا سکتا ہے کہ اجرام فلکی یا تو مدار میں گردش کرتے ہیں یا پھر وہ جڑواں نظام پڑھنی ہیں۔ سمندر، پہاڑیا زمیں غرض کسی بھی چیز کو دیکھیں وہ یا تو ایک دائر کے کا حصہ محسوس ہوں گے یا پھر جڑواں نظام کا مثلاً پہاڑ زیرز میں نا ایک جڑر کھتا ہے جس کی مدد سے بیز مین پر میخ ک طرح ٹھو کا ہوا ہے۔ جبکہ در یا گردش میں ہے۔ سمندر سے پانی اُٹھتا ہے، پہاڑوں پر بارش ہوتی ہے اور دریاوہ پانی سمندر تک پہنچاد یتا ہے۔ انسانی تاریخ بھی گردش میں ہے۔ واقعات اور حادثات ایک دائر بے میں تبدیل ہوتے رہتے ہیں۔